## WIDODO HAMI, M.Ag.

# PARADIGMA TAHARAH DALAM PERSPEKTIF SUFI:

STUDI PENAFSIRAN AL-JAILANI DAN AL-GAZALI





## Paradigma *Ṭahārah* dalam Perspektif Kaum Sufi (Studi Penafsiran al-Jailāni dan al-Gazāli)

Widodo Hami, M.Ag.

Penerbit:

Muntaha Noor Institute

2023

#### Judul:

### Paradigma *Ṭahārah* dalam Perspektif Kaum Sufi: Studi Penafsiran al-Jailāni dan al-Gazāli

Penulis:

Widodo Hami, M.Ag.

Editor:

Muhamad Rifa'i Subhi

Tata letak:

Ahmad Farhan

Desain Sampul:

Ahmad Furqon

### Penerbit:

#### **Muntaha Noor Institute**

Nomor Anggota IKAPI: 242/Anggota Luar BiasaJTE/2022 Jl. Jend. Sudirman Timur No. 116 Wanarejan Utara Taman Pemalang

Cetakan I, Desember 2023.

Pemalang, Muntaha Noor Institute, 2023.

vi + 124 halaman; 15,5 x 23 cm

ISBN: 978-623-88736-5-4 (PDF)

Hak Cipta dilindungi oleh Undang-Undang Dilarang mengutip atau memperbanyak sebagian atau seluruh isi buku ini tanpa izin tertulis dari penerbit.

Isi di luar tanggung jawab percetakan

Dicetak oleh: Percetakan Nusantara.

## Kata Pengantar

Alhamdulillah, puji syukur penulis haturkan kehadirat Allah Swt atas limpahan rahmat dan karunia-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan buku yang cukup singkat ini. Shalawat salam semoga tercurahkan keharibaan Nabi Agung Muhammad Saw yang telah membawa umatnya ke jalan terang benerang penuh hidayah.

Wa ba'du, penulis persembahkan buku yang singkat ini kepada para pembaca yang budiman. Secara garis besar, buku ini mencoba menjelaskan sebuah tafsir yang jarang diungkapkan oleh para cendekia. Konsep taharah (bersuci) yang sering dipahami dalam perspektif fiqih, di sini akan dipaparkan secara detail dari sudut pandang tasawuf. Dimensi tasawuf yang lebih sering melihat sisi batiniah (esoteris) akan menjadikan sebuah temuan yang menarik mengingat tidak semua ulama dapat melakukannya.

Adapun tokoh sufi yang akan dijadikan rujukan dalam buku ini adalah Abu Muhammad Abduk Qadir ibn Abi Shalih Musa Al-Jailani. Seorang tokoh yang tidak asing lagi bagi orang Indonesia yang terkenal dengan tarekatnya yaitu *Qadiriyah*. Bagi kalangan awam, banyak yang belum mengetahui bahwa beliau mengarang sebuah karya tafsir yang cenderung menafsirkan al-Qur'an dari perspektif sufi (*isyari*). Buku ini akan mengungkap penafsiran beliau terhadap konsep taharah yang mana sering dipahami secara lahiriyah *an sich*. Selain itu, penulis akan mengkomparasikan penafsiran al-Jailani dengan tokoh sufi lain yang tidak kalah familiar di Indonesia, yakni Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad Al-Ghazali, sering dikenal dengan *hujjatul Islam al-Imam al-Ghazali*. Kedua ulama

tersebut dinilai representasi dari ulama sufi yang banyak dijaddikan dasar di Indonesia.

Terakhir, penulis haturkan banyak terimakasih kepada semua pihak yang telah membantu atas terselesaikannya buku ini. Harapan penulis, semoga buku yang cukup singkat ini dapat memberikan manfaat bagi para pembaca yang budiman di manapun berada. Tentu, masih banyak kekurangan dalam menyusun buku ini, oleh karena itu, saran dan kritik yang konstruktif sangat penulis harapkan dari pembaca yang budiman.

Pekalongan, November 2023 Penulis **Widodo Hami, M.Ag.** 

## Daftar Isi

| Kata Pengantar                                          | iii |
|---------------------------------------------------------|-----|
| Daftar Isi                                              | v   |
| Bagian 1: Pendahuluan                                   | 1   |
| Bagian 2: <i>Ṭaharah</i> dan Tafsir <i>Isyari</i>       | 11  |
| Pengertian <i>Țahārah</i>                               | 11  |
| Ţahārah dalam Perspektif Fikih                          | 13  |
| Ţahārah dan Kesehatan                                   | 20  |
| Tafsir <i>Isyāri</i>                                    | 26  |
| Konsep Tazkiyat al-nafs                                 | 34  |
| Bagian 3: Biografi dan Pemikiran Al-Gazāli & Al-Jailani | 43  |
| Biografi Al-Gazāli                                      | 43  |
| Profil Kitab <i>Tafṣīr al-Imām al-GazāĪi</i>            | 53  |
| Konsep Ţahārah menurut al-Gazāli                        | 54  |
| Penafsiran Al-Gazali terhadap Ayat-ayat Ţahārah         | 58  |
| Biografi al-Jailāni                                     | 60  |
| Profil Kitab Tafsir al-Jailani                          | 68  |
| Ajaran Tarekat <i>al-Jailāni</i>                        | 69  |
| Konsep <i>Ṭahārah</i> menurut al-Jailāni                | 76  |
| Penafsiran Ayat-ayat <i>ṭahārah</i> Menurut Al-Jailāni  | 77  |

| Bagian 4: <i>Ṭahārah</i> dalam Perspektif Sufistik          | 83  |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| Kajian Ayat <i>Țahārah</i>                                  | 83  |
| Relasi <i>Ṭahārah</i> dengan Konsep <i>Ṭazkiyah al-Nafs</i> | 109 |
| Bibliografi                                                 | 117 |
| Biografi Penulis                                            | 122 |

## Bagian 1

## Pendahuluan

*Ṭahārah* (baca: bersih, suci) adalah bagian terpenting dalam Islam. Terutama dalam hal ibadah. Tidak sah ibadah-ibadah tertentu tanpa *ṭahārah*, seperti shalat, khutbah, haji dan sebagainya. Bahkan ada yang diharamkan tanpa bersuci terlebih dahulu seperti menyentuh mushaf al-Qur'an. Oleh karena itu, dalam al-Qur'an maupun hadis banyak disinggung masalah bersuci. Begitu juga dalam kitab-kitab fiqih klasik sebagian besar diawali dengan pembahasan *ṭahārah* atau bersuci. Hal ini menunjukkan bahwa Islam adalah agama yang menyukai kebersihan, kesucian dan keindahan baik kebersihan badan, pakaian maupun lingkungan.

Dalam al-Qur'an Allah Swt secara tegas menyatakan bahwa Dia menyukai orang-orang yang mensucikan diri

Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertaubat dan menyukai orang-orang yang mensucikan diri (QS Al-Baqarah:222)

Ayat di atas terlihat dua dimensi penyucian, yaitu penyucian lahiriyah dan penyucian batiniyah. Penyucian lahiriyah tersirat dalam lafaz (المنطهرين), sedangkan penyucian batiniyah terlihat dari

lafaz (التوابين). Dari sini dapat disimpulkan bahwa Allah Swt mencintai orang-orang yang menyucikan diri baik suci lahiriyah maupun batiniyah.

Dalam kaitannya dengan bersuci, ulama fiqih membagi *ṭahārah* menjadi dua, yaitu suci dari hadas dan kotoran/ najis. Hadas di sini mencakup hadas kecil dan besar. Seseorang Muslim harus suci dari kedua hadas tersebut. Hal ini berdasarkan al-Qur'an dalam Surat Al-Maidah ayat 5:

يَنَأَيُّمَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوٰةِ فَاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُمْ جُنبُا فَاطَّهَرُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُم جُنبُا فَاطَّهَرُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدٌ مِّنكُم مِّنَ الْغَآئِطِ أَوْ لَلَمَسْتُمُ النِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَآمُسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنهُ أَمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم فَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم فَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم فَن حَرَج وَلَكِن يُويدُ لِيُطَهِّرُكُم وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَعَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ

orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan shalat, maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan sapulah kepalamu dan (basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki, dan jika kamu junub maka mandilah, dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan atau kembali dari tempat buang air (kakus) atau menyentuh kamu tidak perempuan, lalu memperoleh air, bertayammumlah dengan tanah yang baik (bersih); sapulah mukamu dan tanganmu dengan tanah itu. Allah tidak hendak menyulitkan kamu, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan nikmat-Nya bagimu, supaya kamu bersyukur.

Ayat di atas menerangkan bahwa seseorang yang hendak mengerjakan shalat, maka diwajibkan untuk *wudu* sebelum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lihat: Ibn Rusyd, *Bidayat al-Mujtahid,* Dar Al-Fikr, 5.

<sup>2 |</sup> Pendahuluan

melaksanakannya, dan apabila tidak menemukan air maka hendaklah ia bertayamum. Secara tegas ayat tersebut menjelaskan tentang perihal wudu dan tayamum. Mayoritas mufassir<sup>2</sup> sepakat bahwa ayat di atas menjelaskan tentang wudu dan tayamum seperti pendapatnya Imam Al-Ourtubi (w. 671 H),<sup>3</sup> Ibn Kasir (774 H)<sup>4</sup> dan Al-Baidawi (691 H).<sup>5</sup> Adapun riwayat yang diperselisihkan adalah mengenai apakah kewajiban *wudu* untuk setiap akan melaksanakan shalat atau tidak. Sebagian ulama berpendapat bahwa ayat tersebut menjelaskan kewajiban wudu untuk setiap shalat, sebagian lain mengatakan kewajiban *wudu* bagi orang yang berhadas yang hendak melaksanakan shalat.<sup>6</sup>

Keterangan di atas adalah sebagian penafsiran yang telah dilakukan oleh para penafsir terkait Surat Al-Maidah ayat 6. Ada beberapa perspektif dari para mufassir dalam menafsirkan ayat tersebut, khususnya ayat yang dijadikan dasar dalil tahārah. Salah satunya adalah dari kalangan ulama sufi seperti Syaikh Abdul Qadir

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Secara bahasa, tafsir adalah bentuk masdar dari fassara yang berarti keadaan jelas (nyata dan terang) dan memberikan penjelasan. Banyak para ulama mengemukakan pengertian tafsir yang pada intinya mempunyai makna menjelaskan hal-hal yang masih samar yang terkandung dalam ayat al-Our'an sehingga dapat mudah dimengerti, mengeluarkan hukum yang terkandung di dalamnya untuk diterapkan dalam kehidupan sebagai suatu ketentuan hukum. Sehingga mufassir adalah ulama ahli tafsir. Sumber: M Alfatih Suryadilaga, dkk., Metodologi Ilmu Tafsir, (Yogyakarta: Teras, 2005), 27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Al-Ourtubi, *al-Jami' al Ahkam*, Jilid V, (Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiah), 54.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lihat: Abu al-Fida' Ibn Katīr, Tafsir Ibn Katīr, Jilid II, (Damaskus: Maktabah Dar al-Fiha'), 31-32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lihat: Nashiruddin Abi Sa'id Abdillah Al-Baidlawi, *Tafsir Al-Baidāwi*, Jilid II, (Jiddah: Haramain), 135-137.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lihat: Abu al-Fida' Ibn Katīr, Tafsir Ibn Katīr, Jilid II, (Damaskus: Maktabah Dar al-Fiha'), 33.

al-Jailāni (w. 521 H) dalam menafsirkan ayat di atas.<sup>7</sup> Al-Jailāni menafsirkan beberapa ayat al-Qur'an cenderung menggunakan pendekatan *irfāni*.<sup>8</sup> Walau tidak sedikit masih mempertimbangkan tradisi *riwāyah*. Oleh karena itu, tafsir al-Jailāni dikenal dengan tafsir yang memiliki corak sufi/ *isyāri* yang berbeda dengan sebagian *mufassir* dalam menafsirkan ayat *ṭahārah*.<sup>9</sup> Penafsirannya banyak dipengaruhi oleh latar belakang sufistik.<sup>10</sup>

<sup>7</sup> Hal ini dapat dilihat penafsiran al-Jailānī terhadap Surat al-Maidah ayat: 6 فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ أَى فعليكم ان تغسلوا بماء المحبة والشوق والجذب الالهي

<sup>&</sup>quot;hendaklah kalian membasuh dengan air cinta (*maḥabbah*), kerinduan (*syauq*), *jazb al-ilahi*. Al-Jailāni, *Tafsīr al-Jailāni*, Jil. I, (Pakistan: al-Maktabah al-Ma'rufah, 2010), 429-430.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Istilah *irfan* sendiri dari kata dasar bahasa Arab '*arafa* adalah semakna dengan makrifat, berarti pengetahuan. Irfan atau makrifat berkaitan dengan pengetahuan yang diperoleh secara langsung dari Tuhan (kasyf) lewat olah ruhani (riyâdah) yang dilakukan atas dasar hub (cinta) atau iradah (kemauan yang kuat), sedang ilmu menunjuk pada pengetahuan yang diperoleh lewat transformasi (naql) atau rasionalitas (aql). Dalam perspektif Mehdi Hairi Yazdi, pengetahuan irfan inilah yang disebut sebagai "pengetahuan yang dihadirkan" (ilm huduri) yang berbeda dengan pengetahuan rasional yang disebut sebagai "pengetahuan yang dicari" (ilm muktasab). Lihat: Mehdi Hairi Yazdi, Ilmu Huduri, terj. Ahsin M, (Bandung, Mizan, 1994), 47-8; Tabataba'i, 'Pengantar', dalam Muthahhari, Menapak Jalan Spiritual, terj. Nasrullah, (Bandung, Pustaka Hidayah, 1995), 10. Sumber pengetahuannya dapat dikatan adalah melalui intuisi. Intuisi adalah pengetahuan yang diperoleh tanpa melalui penalaran tertentu. Asumsinya adalah bahwa dalam benak kita terdapat kekuatan bawah sadar yang menyerap banyak sekali informasi dan data dari indra kita dan dengan tepat membentuk situasi, memecahkan masalah, dan seterusnya tanpa memerlukan pemikiran yang kaku dan formal. Lihat Nuroni Soyomukti. *Pengantar Filsafat Umum.* (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 2011), hlm. 160

<sup>9</sup> Hal ini tidak berarti bahwa al-Jailāni ingkar terhadap penafsiran yang berbasis riwayah. Dalam surat al-Nisa' ayat 43, al-Jailāni tetap menafsirkan هُنَّ tetap menafsirkan dengan perintah tayamum. Al-Jailāni, *Tafsīr al-Jailāni*, Jil. I, (Pakistan: al-Maktabah al-Ma'rufah, 2010), 363.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Tafsir sufi yang dimaksud dalam penelitian ini adalah pemahaman atau penafsiran al-Qur'an oleh para ahli tasawuf. Ahli tasawuf atau sufi adalah orang

Tokoh sufi lain yang fenomenal adalah al-Gazāli (w. 505 H). Al-Gazāli adalah pemikir besar Islam yang digelari *ḥujjatul Islām* (bukti kebenaran Islam), ulama yang filosof dan sufi. Jalan kehidupan sufinya ditempuh setelah al-Gazāli melewati skeptisnya. Hingga saat ini al-Gazāli dijadikan referensi dalam bidang tasawuf terutama di Indonesia.

Komentar al-Gazālī terhadap tafsir *isyāri* dapat dijadikan rujukan oleh para peneliti tafsir sufi. Ia mengatakan bahwa orang yang berprasangka bahwa al-Qur'an hanya memiliki tafsir zahir maka ia benar dalam satu sisi, namun pada sisi lain ia salah. Al-Gazālī menegaskan bahwa ada beberapa *akhbār* dan *aṭār* memberikan petunjuk atas makna zahir (eksoteris) dan batin (esoteris) tafsir al-Qur'an. Hal tersebut tidak berlebihan mengingat banyak di antara sahabat Nabi yang di nilai sepakat terhadap makna zahir dan batin al-Qur'an, di antaranya adalah Ali ibn Abi Thalib,

\_

yang menempuh jalan spiritual untuk mendekatkan diri kepada Allah dengan menghindarkan diri dari hasrat duniawi.

Dalam perjalan spiritualnya, para sufi berupaya menaklukkan nafsu jasmani untuk tunduk pada ruhaniahnya. Adapun laku spiritual para sufi tersebut antara lain adalah dengan memperbanyak ibadah seperti shalat, puasa dan zikir serta menghindarkan diri daru kesenangan dan kemewahan duniawi seperti makan, minum, anak, istri, tempat tinggal, jabatan dan berbagai simbol duniawi lainnya. Dengan demikian mereka akan sampai pada tingkat kesempurnaan akhlak dan meraih pengetahuan hakiki (*ma'rifah*). Pengetahuan hakiki (*ma'rifah*) inilah yang menjadi modal dasar para sufi dalam mengungkap rahasia yang tersembunyi dari ayat-ayat Allah baik yang tersurat (*qauliah*) maupun yang tersirat (*kauniyyah*). Sumber: Hasyim Muhammad, *Pendekatan Irfani Kontekstual untuk Memahami al-Qur'an (Sebuah Upaya Rekonstruksi Metodologis Tafsir Sufi)*, Dibiayai dengan Anggaran DIPA IAIN Walisongo, Semarang, 49-50.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Achmad Maimun, *Kerancuan Filsafat*, (Yogyakarta: Grup Relasi Inti Media), 2015, 1.

Ibn Mas'ud (termasuk salah satu ulama tafsir), dan Ibn Abbas. <sup>12</sup> Bahkan Ibn Abbas pernah berkomentar dalam tafsir surat Al-Talaq ayat 12:

Ibn Abbas berkata "jika aku menjelaskan tafsir ayat ini sebagaimana apa yang aku ketahui, niscaya kalian akan melempari aku dengan batu", dalam satu riwayat "maka kalian akan mengatakan aku adalah orang kafir". Syaikh Ihsan menjelaskan perkataan beliau bahwa akal kalian tidak akan bisa menerima tafsir yang disembunyikan oleh Ibn Abbas. <sup>14</sup> Perkataan Ibn Abbas di atas memberikan isyarat bahwa al-Qur'an mempunyai makna yang zahir dan batin.

Imam al-Suyuti dalam kitab *al-itqān* memberikan komentar. Ia memberikan beberapa pendapat mengenai makna zahir dan batin al-Qur'an. *Pertama*, pembahasan makna zahir dan makna batin ayat al-Qur'an tidak ada selesainya dalam pengetahuan maknanya. *Kedua*, yang dimaksud makna zahir adalah lafaznya dan makna batin adalah *ta'wil*nya. <sup>15</sup> *Ketiga*, kisah-kisah dalam al-Qur'an yang menceritakan

.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Abu Hamid Muhammad Al-Ghazali, *Iḥya' Ulūm al-Dīn*, Jilid I, (Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiah, 1986), 341.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Allah-lah yang menciptakan tujuh langit dan seperti itu pula bumi. Perintah Allah berlaku padanya, agar kamu mengetahui bahwasanya Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu, dan sesungguhnya Allah ilmu-Nya benar-benar meliputi segala sesuatu

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ihsan Muhammad Dahlan, *sirāj al-Ṭalibīn*, Jilid I, (Surabaya: Dar Ihya' al-Kutub al-Arabiyah), 35.

Para ulama berbeda pandangan mengenai definisi tafsir dan ta'wil. Sebagian mereka menyamakan definisi tersebut. Ibn Abbas salah seorang sahabat nabi dan ahli tafsir yang didoakan oleh Nabi "Ya Allah, jadikanlah ia seorang ahli

umat terdahulu dan cerita yang menyertainya adalah maksud dari zahir ayat (makna zahir), sedangkan makna batinnya adalah nasehat dan peringatan untuk orang akhir/masa mendatang. Namun, pada akhir pembahasan al-Suyuti menegaskan bahwa makna zahir dan makna batin adalah penting dalam memahami al-Qur'an. Seseorang tidak akan mengetahui makna batin sebelum mengetahui aturan-aturan zahir. Tidaklah mungkin seseorang mengetahui rahasia-rahasia yang terkandung dalam al-Qur'an (makna batin) tanpa mengetahui zahirnya. <sup>16</sup>

Baik al-Gazālī maupun al-Jailānī adalah tokoh sufi fenomenal. Kedua tokoh ini dijadikan orientasi dalam bidang tasawufnya. Al-Gazālī telah berhasil memadukan dan mengharmoniskan antara epistemologi *burhāni, bayāni,* dan *'ifāni*<sup>17</sup> yang mana epistemologi tersebut dinilai kombinasi yang sesuai dengan ajaran *ahlussunnah wal jamā'ah* sehingga dijadikan referensi yang *mu'tabar*. Ia adalah pengarang kitab monumental dan fenomenal di kalangan muslim

.

agama dan ajarilah ia ta'wil. Di antara ulama yang menyamakan antara tafsir dan ta'wil adalah Mujahid dan al-Thabari.

Adapun perbedaan antara tafsir dan ta'wil adalah pertama tafsir lebih umum dari pada ta'wil. Kedua, ta'wil memberikan penjelasan tentang hakikat yang dimaksud, sedangkan tafsir memberikan penjelasan mengenai petunjuk yang dimaksud. Ketiga, tafsir adalah memastikan bahwa yang dimaksud dengan kata (lafaz) adalah begini, sedangkan ta'wil adalah memilih di antara banyak makna yang dianggap paling kuat, tanpa kepastian atau kesaksian pada Allah. Sumber: Hasyim Muhammad, *Pendekatan Irfani Kontekstual untuk Memahami al-Qur'an*, (Semarang: dibiayai dengan Anggaran DIPA IAIN Walisongo, 2010), 71-74.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Jalal al-Din Abd al-Rahman al-Suyuti, *al-Itqan fī 'ulum al-Qur'an*, jil. II, (Jakarta: Dinamika Berkah Utama), 185.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Dalam tradisi sufistik, sebelumnya berkembang ajaran sufi yang tidak memperhatikan landasan syari'atnya. Sebagaimana yang ajaran wiḥdatu wujūd yang banyak ditentang oleh mayoritas ulama dan dianggap menyimpang. Munculnya perpaduan tiga epistem sekaligus dinilai kombinasi yang sesuai. Oleh karenanya, muncul ajaran sufi yang memadukan syari'at, tarekat, dan hakekat.

dunia – yaitu *iḥyā' 'ulūm al-dīn*. Adapun kitab yang akan dikaji dalam penelitian ini adalah kitab *Tafsīr al-imām al-Gazālī*. Kitab tersebut adalah himpunan tafsir yang ditulis oleh al-Gazālī dalam beberapa kitabnya. Kitab tersebut dihimpun oleh Syaikh Muhammad Raihan dalam tesisnya di Sidi Muhammad bin Abdullah University di Fez, Maroko. Sementara al-Jailānī sebagai pendiri *ṭarīqah qādiriyah*⁄tarekat dijadikan orientasi praktik tasawuf yang juga dinilai sesuai dengan mazhab sunni karena sanad ajarannya yang bersambung kepada Nabi Saw.

dimaksudkan untuk mendeskripsikan Buku ini sebuah komparasi penafsiran yang dilakukan oleh al-Gazali dan al-Jailani terhadap ayat-ayat tahārah. Ada beberapa alasan mengapa hal ini menarik. Yang pertama, karena tahārah adalah hal yang paling utama sebelum seseorang mengerjakan ibadah. *Ṭahārah* akan dipahami dalam perspektif ulama sufi, karena selama ini tahārah masih dipahami dalam konteks fikih. Kedua, *tahārah* menjadi salah satu syarat sah tidaknya ibadah seperti shalat, *tawaf* yang cakupan maknanya luas, tidak hanya membersihkan anggota badan lahir saja melainkan mencakup pembersihan hati (*tazkiyat al-nufūs*). Ketiga, tazkiyat al-nufūs dalam konteks spiritualitas adalah langkah awal dalam relasi ibadah antara hamba dengan Tuhannya. Dengan kesucian hati dari kotoran menjadi lebih mudah diterimanya suatu amal ibadah. Keempat, buku ini dapat dikembangkan lebih luas lagi, bahwa konsep *tahārah* tidak berhenti dengan interpretasi berbasis riwayat saja. Penafsiran isyāri menawarkan model pengembangan yang lebih luas dan aplikatif. Kelima bahwa iman seseorang dapat

bertambah dan berkurang seperti dalam sebuah hadis. <sup>18</sup> Salah satu cara agar iman seseorang terjaga adalah dengan adanya refresh/menyegarkan kembali jiwa dengan menjaga wuḍu (dawam al-wuḍu). Menjaga wuḍu dapat berimplikasi terhadap stabilitas keimanan seseorang. Selama ini penelitian tentang ṭahārah hanya berorientasi pada konteks fikih. Sepanjang penelusuran penulis belum ada penelitian yang membahas tentang ṭahārah dalam perspektif spiritualis. Penelitian ṭahārah dalam konteks spiritual adalah termasuk dalam kajian ulama sufi. Dengan kata lain penafsiran ṭahārah di sini menggunakan metodologi tafsir sufi ('irfāni).

Oleh karenanya harus ada pemahaman tentang *ṭahārah* tidak hanya fikih oriented tetapi dalam perspektif spiritualitas. Keenam, karena baik al-Jailāni maupun al-Gazāli adalah tokoh sufi yang banyak dijadikan rujukan di Indonesia. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan pengetahuan terhadap masyarakat khususnya penganut al-Jailan dan al-Gazāli di Indonesia.

\_

 $<sup>^{18}</sup>$  Abu Abdillah Muhammad ibn Isma'il Al-Bukhari, Ṣaḥīḥ Bukhāri, jil I, (Semarang: Karya Toha Putra), 16.

## Bagian 2

## *Țaharah* dan Tafsir *Isyari*

## Pengertian Tahārah

*Ṭahārah* menurut etimologi adalah bersih dari kotoran. Dalam bahasa arab *ṭahārah* mempunyai persamaan makna dengan *nazīf* (yang bersih) dan *khulūṣ* (murni, jelas, bersih). <sup>19</sup> Kata *ṭahārah*, *nazīf*, dan *khulūṣ* secara bahasa memiliki arti yang sama yaitu bersih. *Ṭahārah* juga dapat diartikan kesucian. <sup>20</sup> Dalam bahasa arab persamaan katanya adalah *tazkiyah*. Kata bersih sering diungkapkan untuk menyatakan keadaan lahiriyah suatu benda seperti air bersih, lingkungan bersih, tangan bersih dan sebagainya. Sedangkan suci biasanya diungkapkan untuk sifat batiniyah seperti jiwa suci. <sup>21</sup> Secara terminologi *ṭahārah* berarti menghilangkan hadas atau najis. Secara luas *ṭahārah* mencakup membersihkan badan, pakaian, dan tempat sebelum melaksanakan ibadah seperti shalat, *ṭawaf* dalam

 $<sup>^{19}</sup>$  Abu Zakaria Yahya Al-Anshari,  $\mathit{Fat} \underline{h} \mathit{ul}$  Wahh $\bar{a} \mathit{b}, 3.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Muhammad Baqir Al-Habsi, *Fiqih Praktis Menurut Al-Qur'an*, *As-Sunnah*, *dan Pendapat Ulama*, (Bandung: Penerbit Mizan, 2001), 47.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> A Rahman Ritonga dan Zainuddin, *Fiqih Ibadah*, (Jakarta Selatan: Gaya Media Pratama, 2002),25.

ibadah haji. Kendati demikian, *ṭahārah* sudah menjadi kata serapan ke dalam Bahasa Indonesia.<sup>22</sup>

Dalam istilah fikih (ilmu yang membicarakan tentang hukumhukum islam), *ṭahārah* mempunyai makna yang dapat dilihat dari dua aspek yaitu:

- 1. *Ṭahārah* lahiriyah, mencakup suci dari najis yang ada di badan, pakaian, dan tempat shalat dari sesuatu yang najis, yaitu semua benda yang dianggap kotor oleh agama dan dapat menghalangi dari sah tidaknya suatu ibadah seperti shalat.
- 2. *Ṭahārah ḥukmiyah*, disebut suci dari hadas baik kecil maupun besar, seperti wuḍu dan mandi wajib. Hadas kecil yang dimaksud disini adalah keadaan tubuh seseorang yang menyebabkan ia tidak boleh shalat, *ṭawaf* dan sebagainya, sebelum berwuḍu. Sedangkan hadas besar adalah keadaan tubuh seseorang yang menyebabkan ia tidak boleh shalat, membaca al-Qur'an dan sebagainya, sebelum ia mandi.<sup>23</sup>

Berdasarkan pemaparan konsep *ṭahārah* di atas, dapat disimpulkan bahwa *ṭahārah* adalah bersih dari kotoran '*ainiyah* dan kotoran *ḥukmiyah*. Kotoran '*ainiyah* mencakup semua jenis kotoran/najis yang dapat dilihat oleh panca indra seperti kotornya pakaian, badan dan tempat. Kotoran tersebut dapat menjadi suci dengan membasuh air sampai hilang najis yang menempel pada benda tersebut. Lain halnya dengan *ḥukmiyah*, cara bersucinya hanya dengan *wuḍu* atau mandi junub dan tayamum jika tidak tersedia air atau halangan syar'i. Terma-terma inilah yang akan

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> [Depdiknas] Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 2007), hlm. 515.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Muhammad Baqir Al-Habsi, Fiqih Praktis Menurut, 47.

<sup>12 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

dijadikan obyek analisis dalam penelitian. Dengan menggunakan metode analisis komparatif diharapkan dapat menemukan sintesis dari kedua tokoh baik al-Gazālī maupun al-Jailānī. Terma tersebut merupakan batasan masalah pada buku ini.

Menurut al-Jailāni dalam kitab *al-Ghunyah*, bersuci terdiri dari dua amalan *farḍu* dan sunnah. Amalan *farḍu* mencakup beberapa hal yang diwajibkan dalam bersuci seperti niat, membasuh muka, tangan, kepala, dan sebagainya. Al-Jailāni mencatat ada sepuluh hal yang wajib dikerjakan dalam berwuḍu. Sedangkan amalan sunnah adalah bersuci yang mencakup bagian-bagian yang disunnahkan, seperti bersiwak, berkumur, menyela-nyela jenggot dengan air, dan sebagainya. Al-Jailāni juga mencatat ada sepuluh bagian yang dianggap sebagai amalan sunnah dalam berwuḍu.<sup>24</sup>

## *Țahārah* dalam Perspektif Fikih

Pada bab ini *ṭahārah* dibahas dalam perspektif fikih sebelum pembahasannya dalam konteks sufi. Konteks fikih yang dimaksud adalah konteks fikih yang ada di Indonesia, yakni fikih menurut mazhab syafi'i. Pertimbangan ini dipakai mengingat Muslim di Indonesia mayoritas penganut mazhab syafi'i. Hanya sedikit saja dari mereka yang tidak menganut mazhab syafi'i. Mengenai ruang kajian *ṭahārah* yang akan dibahas adalah semua hal yang berkaitan dengan najis, hadas, mandi, wuḍu, dan tayamum.

## 1. Bersuci dari Najis

Setiap Muslim hendaknya menghindari benda-benda yang terkena najis baik badan, pakaian, dan tempat. Najis adalah benda

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Abdul Qadir al-Jailāni, *Fiqih Tasawuf*, Ter. Muhammad Abdul Ghoffar, (Bandung: Pustaka Hidayah, 2001), 82-83.

kotor atau benda yang dipandang kotor oleh Islam, yang menghalangi sahnya sholat atau menghalangi bolehnya penggunaan dan memakan makanan yang dikenainya. Najis dibagi menjadi 3, yaitu:

- a. Najis *Mughalazah* (najis berat) yaitu segala sesuatu yang berasal dari anjing dan babi seperti kotorannya, ludahnya, dll. Cara menghilangkan najis tersebut adalah jika ia mengenai benda maka benda itu dicuci dengan air sebanyak 7 kali dan 1 kali diantaranya dengan air dicampur dengan tanah yang suci.
- b. Najis *Mutawassitah* (najis pertengahan), yaitu najis selain kedua macam najis tersebut diatas. Najis *Mutawassitah* dibagi menjadi 2 golongan :
  - 1) Najis 'Ainiyyah: yaitu najis yang dapat diketahui dengan rasa, warna, atau baunya seperti darah, nanah, kotoran hewan dan sebagainya. Cara menyucikan benda yang dikenai najis ini yaitu membersihkannya dengan air secara merata, sehingga hilang rasa, warna, atau bau najis. Apabila penyucian seperti itu sudah dilakukan, tetapi masih tinggal warna seperti darah, atau bau seperti khamar, maka kenyataan demikian dimaafkan (ma'fu) berdasarkan kaidah ushul fiqh, yang artinya "sesuatu yang sempit berubah menjadi lapang".
  - Najis hukmiyah: yaitu najis yang diyakini adanya tetapi rasa, warna, atau baunya tidak dapat diketahui, seperti air kencing yang sudah kering. Cara menyucikannya adalah dengan membasuh benda yang terkena najis itu dan tidak

dituntut supaya dicuci seperti mencuci benda yang dikenai najis 'ainiyyah.

Najis *mukhaffafah* (najis ringan), yaitu air seni bayi laki-laki c. yang belum memakan apapun selain air susu ibunya. Cara menyucikan benda yang terkena najis ini cukup dengan memercikkan air pada tempat yang terkena najis itu; jadi tidak perlu dibasahi secara menyeluruh. Tetapi pada air seni bayi perempuan, walaupun ia belum memakan apapun selain susu ibunya, maka cara menyucikan benda yang dikenainya serupa menyucikan benda vang dikenai dengan cara najis mutawassitah.<sup>25</sup>

#### 2. Bersuci dari hadas

### a. *Wudu*

*Wuḍu* adalah salah satu bersuci yang dilakukan oleh seorang Muslim berdasarkan al-Qur'an Surat al-Maidah: 6.

Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan shalat, maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan sapulah kepalamu dan (basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki, dan jika kamu junub maka mandilah, dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan atau kembali dari tempat buang air (kakus) atau menyentuh perempuan, lalu kamu tidak memperoleh air, maka bertayammumlah dengan tanah yang baik (bersih); sapulah mukamu dan tanganmu dengan tanah itu. Allah tidak hendak menyulitkan kamu, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan nikmat-Nya bagimu, supaya kamu bersyukur.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> M. Ardani, *fiqih ibadah praktis*,cet.1, (Ciputat: PT. Mitra Cahaya Utama, 2008), 45-47.

Berdasarkan hadis dari Abu Hurairah r.a bahwa Nabi Saw pernah bersabda, "Allah tidak akan menerima shalat seseorang apabila ia berhadas, sampai ia *berwuḍu*". Berwuḍu harus menggunakan air yang suci dan menyucikan.<sup>26</sup> Demikian pula, jika ada suatu zat yang dapat menghalangi sampainya air ke anggota badan yang akan dibasuh atau diusap, seperti lilin, cat, dan sebagainya, maka zat tersebut harus dihilangkan terlebih dahulu agar wuḍunya menjadi sah. Sebelum berwuḍu diwajibkan juga menghilangkan kotoran yang ada di badan, pakaian, dan tempat.<sup>27</sup> Adapun hal-hal yang wajib dikerjakan dalam berwuḍu adalah:

1) Niat berwudu. Niat menurut bahasa adalah menyengaja mengerjakan suatu perbuatan. Sedangkan menurut syariat adalah perbuatan hati yang menyertai semua perbuatan ibadah, dan tidak wajib dilafalkan. Namun, jika diperlukan untuk menimbulkan konsentrasi, boleh mengucapkannya. Misalnya dengan mengucapkan, "saya berwudu untuk menghilangkan hadas." Atau "saya berwudu untuk mengerjakan shalat.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Dalam fikih macam air dapat dibedakan menjadi dua, yaitu 1) air yang suci dan menyucikan: air yang masih asli dan belum berubah arna, bau, dan warnanya. Seperti air hujan, air sumur, air danau dan sebagainya.. semua air tersubut adal suci dan menyucikan. Suci karena dapat diminum dan menyucikan karena dapat digunakan untuk berwudu, mandi wajib atau menyucikan benda yang terkena najis. 2 ) air suci tetapi tidak menyucikan, yaitu air bersih yang telah bercampur dengan suatu zat yang suci, sehingga warna, bau dan rasanya sudah tidak dapat lagi disebut air biasa. Seperti air teh, kopi, air gula dan sebagainya. Air seperti ini walaupun dapat/boleh diminum namun tidak dapat diguanakan untuk bersuci.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Muhammad Baqir Al-Habsi, Fiqih Praktis Menurut, 71.

- 2) Membasuh muka. Batasan dalam membasuh muka adalah dari telinga yang satu ke telinga lainnya, dan dari tempat tumbuhnya rambut kepala di atas dahi sampai sedikit di bawah dagu.
- 3) Membasuh kedua tangan sampai dengan ke dua siku
- 4) Mengusap/menyapu sebagian kepala dengan air.
- 5) Membasuh kedua kaki sampai dengan ke dua mata kakai
- 6) Mengerjakan rukun-rukun di atas secara berurutan

Selain rukun-rukun *wuḍu* yang wajib dikerjakan seperti di atas, terdapat pula perbuatan-perbuatan yang dianjurkan atau disunnahkan dalam berwuḍu: 1) Membaca *basmalah* ketika memulai wuḍu. 2) Membersihkan gigi dengan sikat gigi, siwak, dan sebagaianya. 3) Membasuh kedua telapak tangan sampai ke pergelangan sebanyak tiga kali. 4) Berkumur (tiga kali). 5) Membersihkan bagian dalam hidung dengan meghirup sedikit air ke dalam lubang hidung, lalu mengeluarkannya (tiga kali).

6) Menyilangi anak-anak jari dari kedua tangan ketika membasuh tangan. 7) Membasuh bagian luar dan dalam kedua telinga dengan air. 8) Mendahulukan bagian anggota kanan sebelum mengerjakan anggota yang kiri. 9) Menggunakan air secukupnya (tidak boros).

Wuḍu seseorang dapat menjadi batal karena hal-hal berikut:1) Keluarnya sesuatu dari kedua saluran pembuangan air kecil dan air besar, baik berupa zat, seperti kencing, darah, dan sebagainya, maupun berupa angin. 2) hilangnya akal atau kesadaran, baik disebabkan karena pingsan, gila, obat bius, dan minuman keras. 3) tidur (kecuali tidur dalam posisi duduk yang mantap sedemikian rupa sehingga tidak mungkin keluar angin.

4 )menyentuh kemaluan, baik bagian depan atau belakang. Menyentuh yag dimaksud di sini adalah dengan bagian dalam telapak tangan secara langsung tanpa penghalang. Jika menyentuhnya dengan punggung telapak tangan tanpa adanya rangsangan, maka tidak membatalkan. 5) bersentuhan secara langsung tanpa penghalang antara kulit pria dewasa dan kulit wanita dewasa. Menurut pendapat imam syafi'i "persentuhan kulit kulit antara laki-laki dewasa dan perempuan dewasa (termasuk istri) membatalkan wudu.

Kemudian ada beberapa hal yang tidak boleh dilakukan kecuali dalam keadaan berwudu adalah 1) shalat, baik shalat wajib, sunnah atau janazah. 2) ṭawāf mengelilingi ka'bah. 3) memegang atau membawa *musḥaf* (kitab al-Qur'an). Kecuali dalam keadaan darurat untuk menyelematkannya atau mengembalikannya ke tempat semula setelah terrjatuh dari bagiannya. Adapun membaca al-Qur'an tanpa menyentuhnya tetap diperbolehkan walaupun daam keadaan tidak berwudu.

## b. Mandi Wajib

Mandi wajib disebut juga mandi besar, mandi junub/ janabat. Caranya adalah dengan mengalirkan air ke seluruh tubuh dengan niat menghilangkan hadas besar atau janabat. Adapun hal-hal yang menyebabkan seseorang berhadas besar adalah 1) Keluarnya mani (sperma) baik dalam keadaan tidur atau sadar. 2) Melakukan hubungan seksual (*jimā'*), walaupun tidak keluar mani. Dalam hal ini kewajiban mandi berlaku baik laki-laki maupun perempuan. 3) Berhenti dari haid dan nifas. 4) Masuk Islam. Apabila ada seorang kafir masuk Islam, maka ia diwajibkan mandi sebelum mengerjakan shalat. 5) Mati. Orang

yang meninggal dunia wajib bagi masyarakat Muslim sekitarnya memandikan.

Hal-hal yang haram dikerjakan oleh orang yang berhadas besar adalah: 1) Shalat dan Thawaf di sekitar ka'bah. 2) Memegang dan membawa al-Qur'an. 3) Membaca al-Qur'an dengan semata-mata mengharap pahala karenanya. Kecuali dengan niat untuk berzikir, maka hal ini diperbolehkan. 4) Duduk atau berhenti di masjid. Kecuali melewati masjid karena tidak ada jalan lain ke tempat keperluan selain melalui masjid tersebut

Setidaknya ada beberapa hal yang harus dipenuhi agar mandi seseorang menjadi sempurna, di antaranya: 1) Niat (cukup dalam hati dan tidak perlu diucapkan). Yakni berniat menghilangkan hadas besar. 2) mengalirkan air ke seluruh anggota badan. Kedua cara mandi ini telah mencukupi untuk menghilangkan seseorang dari hadas besar.

## c. Tayammum

Tayammum adalah menyapukan tanah/debu yang suci ke muka dan kedua tangan, dengan niat untuk membolehkan mengerjakan shalat dan hal-hal yang diwajibkan seseorang melakukannya selain dengan menghilangkan hadas terlebih dahulu. Secara singkat, apabila seseorang terhalang berwuḍu atau mandi wajib karena tidak ada air atau sedang sakit, maka sebagai gantinya ia boleh melakukan tayammum.

Tayammum merupakan keringanan yang berlaku karena adanya salah satu di antara sebab-sebab berikut: 1) Tidak mendapatkan air sama sekali, atau ada air tetapi tidak cukup untuk bersuci. Seseorang diperbolehkan tayammum dengan

syarat ia harus berusaha mencari air terlebih dahulu di lingkungan sekitar. 2) Apabila tersedia air yang tidak jauh darinya, namun situasi menuju lokasi tersebut tidak aman bagi keselamatan dirinya, maka ia boleh bertayammum. 3) Keadaan cuaca sangat dingin, sehingga dikhawatirkan mandi dengan air dingin tersebut membahayakan kesehatan dirinya, maka ia diperbolehkan tayammum. 4) Apabila air yang tersedia sangat sedikit sekali dan diperlukan untuk digunakan minuman orang atau binatang, atau untuk mecuci dari najis, maka dibolehkan tayammum.

Seseorang dapat bertayammum dengan cara: 1) Niat (sebagaimana yang sudah dijelaskan dalam berwuḍu). 2) Setelah niat disunnahkan membaca *basmalah*, kemudian menepukkan kedua telapak tangan di atas tanah, pasir, batu, dinding dan apa saja yang diperkirakan berdebu dan bersih. Kemudian menggerakkan kedua tangannya sehingga keduanya saling berbenturan untuk menepiskan debu yang masih melekat pada kedua tangan. 3) Menyapukan kedua telapak tangannya ke wajah dan kedua tangan

## Tahārah dan Kesehatan

Pada umumnya, masyarakat banyak mengetahui mengenai pentingnya kebersihan. Kebersihan sangatlah penting demi menjaga kesehatan seseorang dari berbagai penyakit. Agama Islam sendiri menekankan urgensi dari kebersihan dengan memerintahkan untuk bersuci sebelum melakukan suatu ibadah baik badan, pakaian dan tempat/lingkungan. Bahkan Islam mengajarkan tidak hanya

kebersihan luar saja yang perlu diperhatikan, melainkan kebersihan batin ditekankan agar umat Islam mempunyai akhlak yang terpuji.

Perhatian Islam atas kebersihan nampak ketika dicari tujuan dari penetapan suatu hukum. Tujuan dari penetapan hukum ini dikenal dengan istilah *maqāṣid al-syarī'ah.*<sup>28</sup> Menurut al-Syatibi setidaknya ada lima tujuan pokok penetapan suatu hukum dalam Islam, yaitu memelihara agama, jiwa, akal, harta dan keturunan.<sup>29</sup> Semua hal yang belum ditetapkan dalam al-Qur'an dan hadis, namun sejalan dengan tujuan pokok tersebut mendapatkan dukungan penuh dari ajaran Islam. Karena tujuan pokok tersebut mendorong terciptanya *maṣlaḥah*/kebaikan.

*Maṣlaḥah* tersebut masih menurut al-Syatibi dilihat dari dua sudut pandang, yaitu *maqāṣid al-syar'i* dan *maqāṣid al-mukallaf* yang mengandung empat aspek:

- Tujuan awal dari syari'at, yakni maṣlaḥah untuk manusia baik di dunia maupun di akhirat
- 2. Syari'at sebagai sesuatu yang harus dipahami
- 3. Syari'at sebagai hukum *taklif* yang harus dilakukan
- 4. Tujuan syari'at adalah membawa manusia ke bawah naungan hukum

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Istilah *maqāṣid al-syarī'ah* yang berarti tujuan penetapan hukum ini dipopulerka oleh seorang ahli ushul fiqih dari madzhab Maliki, Abu Ishaq al-Syatibi semenjak beredarnya kitab *al-muwāfaqāt fī Uṣul al-syari'ah*. Akan tetapi, dari sudut gagasan sebenarnya poin-poin *maqāṣid al-syarī'ah* itu sudah pernah dikemukakan oleh ulama ushul fiqih sebelumnya seperti al-Juwaini Imam Haramain dan Abu Hamid Muhammad al-Gazāli. Sumber: Abd Moqsith Ghazali, dkk., *Metodologi Studi Al-Qur'an*, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2009), hlm. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>Abū Isḥak al-Syāṭibi, *al-Muwāfaqāt fī 'Ulūm al-Syarī'ah,* Jil. III, (Bairut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2003), 10.

Penjelasan di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa aspek pertama berkaitan dengan hakikat dan tujuan syari'ah. Aspek kedua berkaitan dengan dimensi bahasa, sehingga syari'ah dapat dipahami oleh manusia. Aspek ketiga berhubungan dengan ketentuan-ketentuan pelaksanaan syari'ah untuk mewujudkan *maṣlaḥah*. Keempat berkaitan dengan kepatuhan manusia di bawah hukum Tuhan.

Bila dicermati, dari lima pokok tujuan penetapan syari'ah di atas, ada tiga pokok berkaitan dengan kesehatan. Islam benar-benar memperhatikan aspek kesehatan bagi umatnya.setidakya ada dua literatur yang digunakan untuk sehat, sehat (ṣiḥḥah) dan 'āfiyah. Keduanya dalam bahasa Indonesia, sering menjadi kata majemuk sehat *wal* 'āfiyah. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata "afiat" dipersamakan dengan "sehat". <sup>30</sup> 'Āfiyah diartikan sehat dan kuat, sedangkan sehat (sendiri) antara lain diartikan sebagai keadaan baik segenap badan serta bagian-bagiannya (bebas dari sakit).

Pengertian kebahasaan tersebut berbeda dengan pengertian dalam tinjauan ilmu kesehatan, yang memperkenalkan istilah-istilah kesehatan fisik, kesehatan mental, dan kesehatan masyarakat. Walaupun Islam mengenal hal-hal tersebut, namun satu hal pokok berkaitan dengan kesehatan, yaitu melalui pengertian yang dikandung oleh kata 'afiyat. Dalam al-Qur'an dan hadis-hadis Nabi Saw ditemukan sekian banyak doa yang mengandung permohonan 'afiyat, di samping permohonan memperoleh sehat.<sup>31</sup>

<sup>30</sup> [Depdiknas] Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 2007), hlm. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> M Quraish Shihab, *Wawasan al-Qur'an*, (Bandung: Penerbit Mizan, 1966), 181.

<sup>22 |</sup> *Taharah dan Tafsir Isyari* 

Dalam kamus bahasa Arab, kata 'āfiyat diartikan sebagai perlindungan Allah untuk hamba-Nya dari segala macam bencana dan tipu daya yang mana perlindungan itu tentunya tidak dapat diperoleh secara sempurna kecuali bagi mereka yang mengindahkan petunjuk-petunjuk-Nya. Maka kata 'āfiyat dapat diartikan sebagai anggota tubuh manusia sesuai dengan tujuan penciptaannya. Kalau sehat diartikan sebagai keadaan baik bagi segenap anggota badan, maka dapat dikatakan bahwa mata yang sehat adalah mata yang dapat melihat maupun membaca tanpa menggunakan kacamata. Tetapi, mata yang 'āfiyat adalah yang dapat melihat dan membaca objek-objek yang bermanfaat serta mengalihkan pandangan dari objek-objek yang terlarang, karena itulah fungsi yang diharapkan dari penciptaan mata.

#### 1. Kesehatan Fisik

Menurut para pakar dijelaskan bahwa jenis kesehatan dibagi menjadi tiga sebagaimana telah dijelaskan di atas. Tuntunan ajaran Islam juga banyak yang menjelaskan tentang hal itu. Misalnya dalam hal kesehatan fisik, Nabi Saw pernah menegur sahabat yang melampaui batas dalam ibadah. "sesungguhnya badanmu mempunyai hak atas dirimu". Selanjutnya Quraish Shihab menjelaskan bahwa prinsip dari menjaga kesehatan fisik adalah dimulai dengan pencegahan. Oleh karenanya banyak ditemukan dalam al-Qur'an maupun hadis yang menegaskan atas upaya pencegahan,<sup>32</sup> seperti dalam Surat al-Baqarah: 222:

<sup>32</sup> Shihab, Wawasan al-Qur'an, 181.

وَيَسَّلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِّ قُلُ هُوَ أَذَى فَأَعَتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطُهُرُنَّ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّسِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ

Mereka bertanya kepadamu tentang haidh. Katakanlah: "Haidh itu adalah suatu kotoran". Oleh sebab itu hendaklah kamu menjauhkan diri dari wanita di waktu haidh; dan janganlah kamu mendekati mereka, sebelum mereka suci. Apabila mereka telah suci, maka campurilah mereka itu di tempat yang diperintahkan Allah kepadamu. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertaubat dan menyukai orang-orang yang menyucikan diri.

Dari ayat di atas dijelaskan bahwa "Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertaubat dan menyukai orang-orang yang mensucikan diri." Taubat ditujukan untuk kesehatan mental, sedangkan orang yang menyucikan diri untuk kesehatan fisik/lahiriah.

Ayat yang kedua adalah Surat al-Muddatir: 4-5:

4. dan pakaianmu bersihkanlah. 5. dan perbuatan dosa tinggalkanlah

Sedangkan hadis, terdapat hadis yang populer dikalang Muslim. Kendati sebagian ulama ada yang mengatakan bahwa hadis tersebut adalah ḍa'if.

"Kebersihan adalah sebagian dari iman"<sup>33</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Shihab, Wawasan al-Qur'an, 182.

<sup>24 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

Terdapat hadis yang mendukung dari hadis tersebut, seperti hadis yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari:

Iman itu terdiri dari tujuh puluh sekian cabang, puncaknya adalah keyakinan bahwa "Tiada Tuhan selain Allah, dan yang terendah adalah menyingkirkan gangguan dan jalan" (HR Bukhari dan Muslim dari Abu Hurairah).

Perintah Nabi yang menyatakan untuk menutup hidangan, mencuci tangan sebelum makan, sikat gigi, tidak kencing atau buang air besar di air yang tidak mengalir, dan kencing di bawah pohon adalah beberapa contoh praktis ajaran Islam untuk menjaga kesehatan.

#### 2. Kesehatan Mental

Kesehatan fisik dan kesehatan jiwa memang harus dijaga dengan sebaik-baiknya. Keduanya adalah penting dan harus dimiliki seorang Muslim. Jika seseorang sehat fisiknya namun kesehatan mentalnya terganggu maka mengakibatkan kerusakan yang besar. Penyakit-penyakit kejiwaan pun beraneka ragam dan bertingkattingkat. Seperti angkuh, benci, dendam, fanatisme, loba, sombong, *riyā*, dan kikir yang antara lain disebabkan karena bentuk keberlebihan seseorang. Sedangkan rasa takut, cemas, pesimisme, rendah diri dan lain-lain adalah karena kekurangannya.

Di akhirat orang yang akan mendapat keberuntungan adalah mereka yang menjaga hatinya bersih dari segala penyakit, sebagaimana dalam Surat al-Syu'ara 88-89, Allah Swt menjelaskan:

(yaitu) di hari harta dan anak-anak laki-laki tidak berguna. kecuali orang-orang yang menghadap Allah dengan hati yang bersih Islam mendorong manusia agar memiliki hati yang bersih dan sehat dari segala macam penyakit dengan jalan bertobat dan mendekatkan diri kepada Tuhan, karena:

(yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka manjadi tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingati Allah-lah hati menjadi tenteram

## Tafsir *Isyāri*

## 1. Pengertian Tafsir *Isyāri*

Tafsir sufi adalah *ta'wil* al-Qur'an tanpa memandang makna lahirnya, akan tetapi melihat pada isyarat-isyarat yang tersembunyi yang tampak dihadapan pelaku suluk dan ahli tasawuf, dan dimungkinkan pula menggabungkan makna tersebut baik lahir atau batin. Menurut Jalaludin Rahmat dari al-Zarqani meredaksikan bahwa tafsir sufi adalah mena'wilkan al-Qur'an tanpa mengambil makna lahirnya untuk menyingkapkan petunjuk tersembunyi yang tampak pada para pelaku suluk dan ahli tasawuf.

Jadi dapat disimpulkan bahwa tafsir sufi merupakan takwil atas al-Qur'an yang dipandang dari sisi intuisi (*al-Kasyf*) oleh para sufi yang dapat menyingkap makna-makna yang tersembunyi al-Qur'an. Oleh karena itu, sumber pengetahuan tafsir sufi tidak bersifat *kasbi* (dapat diusahakan) melainkan bersifat *wahbi/ ladunni* (anugrah langsung dari Allah) yang diperoleh melalui latihan batin. Tujuan utama penafsiran sufi ini adalah untuk memberikan penafsiran al-

Qur'an yang mendukung upaya pengungkapan signifikansi moral al-Qur'an dalam bentuk penafsiran simbolik.<sup>34</sup>

## 2. Sejarah Tafsir Isyāri

Perkembangan sufisme yang kian marak di dunia Islam ditandai oleh praktik-praktik asketisme yang dilakukan oleh generasi awal Islam. Hal ini dimulai sejak munculnya konflik politik sepeninggal Nabi Saw dan praktik tersebut berkembang pada masa berikutnya.

Seiring berkembangnya aliran sufi, Taufiq sebagaimana mengutip pendapatnya S. Hossein Nasr mengatakan mereka (kaum sufi) menafsirkan al-Qur'an sesuai dengan faham sufi yang dianutnya. Mereka memahami al-Qur'an tidak sekedar dari makna lahir saja melainkan juga makna batin al-Qur'an. Adapun muncul dan berkembangnya tafsir sufi diperkirakan berbarengan dengan munculnya beragam tradisi dan ajaran tasawuf dalam Islam.<sup>35</sup> Tasawuf dalam Islam bagaikan organ jantung bagi tubuh yang tidak terlihat dari luar namun ia menyuplai santapan ruhani pada seluruh bagian organismenya. Ia bagai spirit yang menjadi elemen terdalam

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Taufiq, *Paradigma Tafsir Sufi*, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Tasawuf secara bahasa berasal dari kata *ṣūf* yang berarti wool kasar, karena orang-orang sufi selalu memakai pakaian tersebutsebagai lambang kesederhanaan. Hal ini merupakan reaksi terhadap kehidupan mewah yang dinikmati oleh golongan pemerintah, baik pemerintah Bani Umayah maupun Bani Abbas. Kaum sufi ini berusaha menghindari kemaksiatan dan penyelewengan terhadap contoh teladan telah diberikan oleh rasu dan para sahabat. Pendapat ini adalah di antara beberapa pendapat yang masyhur. Adapun tasawuf menurut istilah sebagaimana yang dikemukan oleh Ibrahim Basuni yang dikutip oleh Rus'an Rusli, mencoba mendefinisikan secara komprehensif "sebagai kebangkitan kesadaran moral yang mengarahkan jiwa yang benar untuk berjuang sehingga dapat mencapai hubungan dengan Wujud Mutlak. Lihat dalam Ris'an Rusli, *Tasawuf dan Tarekat; Studi Pemikiran dan Pengalaman Sufi*, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2013, 4-9.

(esoterik) yang memberikan nafas bagi bentuk lahiriah (eksoterik) dari agama.<sup>36</sup>

Tasawuf merupakan petualangan batin yang penuh keasyikan dan sarat dengan pesan-pesan spiritual yang dapat menentramkan batin manusia. Sebagai suatu sistem penghayatan yang bersifat esoterik. Adapun timbulnya tasawuf sendiri dalam Islam bersamaan dengan munculnya agama Islam, yaitu semenjak Nabi Muhammad Saw diutus menjadi rasul untuk segenap umat manusia dan seluruh alam semesta. Berangkat dari seringnya Nabi melakukan *taḥannuṭ* dan *ḥalwat* di Gua Hira untuk mengasingkan diri dari masyarakat kota Makkah yang sibuk dengan hawa nafsu keduniaan, dikenal dan dilakukan oleh para sufi untuk mendekatkan diri kepada Allah Swt.<sup>37</sup>

Sementara pendapat lain mengatakan bahwa pada mulanya tasawuf yang menjadi basis tafsir sufi adalah bermula dari sikap *zuhud.* Pelakunya disebut dengan zahid (*ascetic*). Zahid pertama yang termasyhur adalah al-Hasan al-Basri (642-728 M). Ajarannya yang terkenal dalam bidang tasawuf adalah *al-khauf* dan *al-raja'*. Zahid lainnya adalah Ibrahim bin Adham (w. 777 M) dari Khurasan, Sufyan Al-Tsauri, Abu Nasr Bisyr al-Hafi, dari kalangan perempuan ada Rabi'ah al-Adawiyah. <sup>38</sup>

## 3. Landasan Tafsir Isyāri

Kalangan sufi percaya bahwa al-Qur'an mempunyai makna zahir (eksoterik) dan batin (esoterik). Para sufi umumnya berpedoman kepada hadis Nabi Saw yang berbunyi:

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Taufiq, *Paradigma Kaum Sufi*, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Rusli, *Tasawuf dan Tarekat*, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Atang Abd Hakim dan Jaih Mubarak, *Metodologi Studi Islam*, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2004), 162.

<sup>28 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

## لكل اية ظهر وبطن ولكل حرف حد ولكل مطلع

"Setiap ayat memiliki makna lahir dan batin, setiap huruf memiliki batasan-batasan tertentu, dan setiap batasan memiliki tempat untuk melihatnya"

Hadis di atas merupakan dalil yang digunakan para sufi untuk menjastifikasi tafsir mereka yang eksentrik. Menurut mereka dibalik makna zahir, dalam redaksi teks al-Qur'an tersimpan makna batin. Hadis tersebut juga yang dijadikan landasan sebuah keniscayaan adanya makna esoterik al-Qur'an. Al-Gazali juga mendasarkan para pembesar sahabat yang mendukung tafsir makna batin, di antaranya adalah Ibnu Mas'ud, Abu Darda', Ali bin Abi Talib, dan Ibnu Abbas. Pendapat al-Gazali ini bukan tanpa alasan, ia mengajukan beberapa alasan atas pendapatnya yang mendukung pendapatnya. Yang pertama, jika penafsiran al-Qur'an harus didasarkan hanya atas riwayat dari Nabi Saw, maka tentunya pendapat Ibnu Abbas dan Ibnu Mas'ud dalam menafsirkan al-Qur'an tidak bisa diterima, begitu juga para sahabat yang lain, banyak dari mereka yang menafsirkan al-Qur'an atas pendapatnya sendiri. Sehingga tidak heran jika ada perbedaan penafsiran di antara mereka. Kedua adalah doa Nabi atas Ibnu Abbas agar diberi kepahaman dalam agama dan diberi pemahaman atas esensi al-Qur'an. Al-Gazāli menambahkan hal yang tidak boleh dalam menafsirkan al-Qur'an adalah dengan menafsirkan sesuai hawa nafsu dan kepentingan dirinya sendiri dan kepentingan teologinya<sup>39</sup>

Ignaz Goldziher mengutip pendapatnya al-Gazāli yang menyandarkan sebuah statemen kepada Ali dalam sebuah syair. "Hai

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Al-Gazāli, *Iḥya' Ulūm al-Din*,341-342.

Tuhan yang menguasai inti pengetahuan, kalau saja aku menyingkapnya, maka mereka akan mengatakan bahwa aku termasuk bahwa aku termasuk penyembah berhala". Demikian pula al-Bukhari dari Abu Hurairah "Aku menjaga dari Rasulullah dua bejana, salah satunya aku sebarkan, sedangkan yang lain kalau aku sebarkan, maka tenggorokanku akan dipotong". Dengan memegang pendapat-pendapat inilah para penafsir sufistik mendasarkan interpretasinya. <sup>40</sup>

Imam al-Suyuti dalam kitab *al-itqān* memberikan komentar. Ia memberikan beberapa pendapat mengenai makna zahir dan batin al-Qur'an. *Pertama*, pembahasan makna zahir dan makna batin ayat al-Qur'an tidak ada selesainya dalam pengetahuan maknanya. *Kedua*, yang dimaksud makna zahir adalah lafaznya dan makna batin adalah *ta'wil*nya. <sup>41</sup> *Ketiga*, kisah-kisah dalam al-Qur'an yang menceritakan umat terdahulu dan cerita yang menyertainya adalah maksud dari zahir ayat (makna zahir), sedangkan makna batinnya adalah nasehat dan peringatan untuk orang akhir/masa mendatang. Al-Suyuti juga

<sup>40</sup> Ignaz Goldziher, *Mazhab Tafsir dari Klasik Hingga Modern*, (Yogyakarta: Penerbit Elsaq Press, 2006), 285.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Para ulama berbeda pandangan mengenai definisi tafsir dan ta'wil. Sebagian mereka menyamakan definisi tersebut. Ibn Abbas salah seorang sahabat nabi dan ahli tafsir yang didoakan oleh Nabi "Ya Allah, jadikanlah ia seorang ahli agama dan ajarilah ia ta'wil. Di antara ulama yang menyamakan antara tafsir dan ta'wil adalah Mujahid dan al-Thabari.

Adapun perbedaan antara tafsir dan ta'wil adalah pertama tafsir lebih umum dari pada ta'wil. Kedua, ta'wil memberikan penjelasan tentang hakikat yang dimaksud, sedangkan tafsir memberikan penjelasan mengenai petunjuk yang dimaksud. Ketiga, tafsir adalah memastikan bahwa yang dimaksud dengan kata (lafaz) adalah begini, sedangkan ta'wil adalah memilih di antara banyak makna yang dianggap paling kuat, tanpa kepastian atau kesaksian pada Allah. Sumber: Hasyim Muhammad, *Pendekatan Irfani Kontekstual untuk Memahami al-Qur'an*, (Semarang: dibiayai dengan Anggaran DIPA IAIN Walisongo, 2010), 71-74.

mengutip pendapat Ibnu Abbas dan Abu Darda yang memberikan dukungan atas tafsir ala sufi. <sup>42</sup> Namun, pada akhir pembahasan, al-Suyuti menegaskan bahwa makna zahir dan makna batin adalah penting dalam memahami al-Qur'an. Seseorang tidak akan mengetahui makna batin sebelum mengetahui aturan-aturan zahir. Tidaklah mungkin seseorang mengetahui rahasia-rahasia yang terkandung dalam al-Qur'an (makna batin) tanpa mengetahui zahirnya. <sup>43</sup>

Mannā' al-Khaththān mengutip pendapatnya Ibn al-Jauzi mensyaratkan tiga hal dalam diterimanya tafsir sufi. *Pertama*, penafsiran harus tidak bertentangan dengan makna zahir. *Kedua*, makna penafsiran tersebut benar secara inheren. *Ketiga*, ada hubungan semantik logis antara penafsiran dan makna. <sup>44</sup> Persyaratan tersebut disajikan dalam rangka untuk menghindari penyimpangan

<sup>42</sup> Adapun pendapat Ibnu Abbas yang dikutip adalah:

"sesungguhnya al-Qur;an itu mempunyai beberapa cabang dan bidang, makna-makna zahir dan batin, tidak dapat digapai keajaibannya, tidak dapat dicapai makna esensinya. Barang siapa mendalaminya dengan hati-hati maka ia akan selamat, dan barang siapa mendalaminya tanpa kehati-hatian maka ia akan terseret hawa nafsunya."

Abu darda' juga berkata:

"setiap ayat mempunyai enam puluh ribu pemahaman."

Lihat: Jalal al-Din Abd al-Rahman al-Suyuti, *al-Itqan fi 'ulum al-Qur'an*, jil. II, (Jakarta: Dinamika Berkah Utama), 185.

<sup>&</sup>quot;barang siapa yang menginginkan ilmu orang-orang terdahulu dan orang-orang yang akan datang, maka pelajarilah al-Qur'an."

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> al-Suyuti, *al-Itqan fi 'ulum al-Qur'an*,185.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Mannā' alQaththan, *Mabahiṭ fī 'Ulūm alQur'an*, (Mansyurat al'Ashr al-Hadis, 1973), 357.

penafsiran. Pasalnya, dalam tafsir sufi dinilai terdapat beberapa kasus penyimpangan penafsiran.

Tafsir sufi berdasarkan kecenderungan dan basis keilmuan penulisnya dibagi menjadi dua: 1) tafsir sufi nazari yaitu tafsir sufi yang lebih banyak menggunakan pendekatan filosofi dalam analisisnya. Adz dzahabi menyebutnya dengan tafsir *isyāri* dengan pendekatan filsafat. Tafsir ini hanya mendasarkan takwilnya pada kaidah-kaidah rasional filosofis tanpa memperhatikan makna zahir ayat, sehingga sering bertentangan dengan makna zahirnya ayat. Tokoh yang terkenal atas corak tafsir ini adala Ibnu 'Arabi dengan karyanya tafsir *Futūhāt al-Makiyyah.* <sup>45</sup> 2) Tafsir Sufi *isyāri* juga disebut dengan isyāri faidi (istilah yang dipakai Azdzahabi). Tafsir sufi *isyāri* ini yang dimaksud penulis dalam penelitian ini, yaitu menakwilkan ayat-ayat al-Qur'an keluar dari makna lahir teks sesuai dengan isyarat-isyarat batin yang diterima oleh para sufi tanpa menghilangkan makna lahir ayat. Pemahaman ayat-ayat al-Qur'an dengan isyarat batin dimaksudkan untuk lebih memperluas khazanah pemahaman atas pemaknaan ayat al-Qur'an. Mufassir yang tergolong sebagai penafsir sufi ini di antaranya adalah al-Tusturi, as-Sulami dan al-Jailani.46

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Ibnu 'Arabi dituduh sesat oleh sebagian ulama' karena penjelasan tafsirnya yang berorientasi pada filosofi. Sebagaimana penafsiran Ibnu 'Arabi dalam Surat Al-Fajr ayat 29-30.

فَأَدُخُلِي فِي عِبَادِي ٢٩ وَٱدۡخُلِي جَنَّتِي ٣٠

<sup>&</sup>quot;Maka masuklah ke dalam jama'ah hamba-hamba-Ku dan masuklah ke dalam surga-Ku"

Ibnu 'Arabi berkata " masuklah ke dalam diri kamu (manusia) untuk mengetahui Tuhanmu, karena Tuhan itu adalah diri kamu sendiri (manusia). Lihat: Hasyim Muhammad, *Pendekatan irfani Kontekstual*, 57-58.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Muhammad, *Pendekatan irfani Kontekstual*, 62-63.

<sup>32 |</sup> *Țaharah dan Tafsir Isyari* 

## 4. Metodologi Tafsir Sufi/ Isyāri

Ada beberapa model metodelogi yang diterapkan oleh kaum sufi dalam interpretasi sufistiknya. Taufiq merangkumnya beberapa hasil penelitian metodelogi yang digunakan oleh kaum sufi. Di antaranya adalah tokoh sufi al-Kindi yang mengharmoniskan antara *bayāni* dan *burhāni*. Sementara Ikhwan al-Shafa dan filosof-filosof Ismailiyyah mengharmoniskan *burhāni* dan *'irfāni*. Harmonisasi eklekik antara tiga epistem sekaligus untuk pertama kalinya dirintis oleh al-Gazāli, yaitu *bayāni*, *burhāni*, dan *'irfāni*. Adapun tokoh sufi yang pertama kali memadukan dua epistem sekaligus adalah al-Muhasibi. Ia adalah sufi yang pertama kali membuat kaidah penafsiran sufistik secara global.<sup>47</sup>

Al-Muhasibi menawarkan beberapa konsep metodologi interpretasi sufistik: 1. Keimanan yang benar-benar tulus; 2. Keikhlasan niat; 3. Mencintai al-Qur'an; 4. Banyak membaca al-Qur'an; 5. Sentralitas umu dan organisir visi makna. Karakteristik tersebut cenderung kepada karakter psikologi dan moral etik seorang praktisi tasawuf untuk menjadi seorang mufassir, sehingga tidak menuju kepada perangkat metodologi sufistik secara langsung. Berbeda dengan al-Kindi yang mengharmoniskan antara bayani dan burhani. Sementara *Iķwān al-Ṣafa* mengharmoniskan burhani dengan irfani. Harmonisasi eklektik antara tiga episteme sekaligus untuk pertama kalinya dicetuskan oleh al-Gazāli. 48

Selanjutnya pasca al-Muhasibi, estafet diteruskan oleh al-Qusyairi (w. 1072 M), ia berpendapat bahwa setiap syariat tanpa

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Taufiq, *Paradigma Tafsir Sufi*, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Imam Taufiq, *Paradigma Tafsir Sufi (Pemikiran Hasan Basri dalam Tafsir al-Hasan al-Basri*, (Bantul: Lintang Rasi Aksara Books, 2012), 30-31.

didukung oleh hakikat maka tidak diterima, begitu juga sebaliknya setiap hakikat tidak dilandasi oleh syariat maka tidak akan berhasil. Estafet ini terus berjalan hingga generasi sufi sunni setelahnya seperti al-Gazāli (w. 111 M). Ia jauh melampaui al-Muhasibi yang berhasil menggabungkan tiga nalar epistem sekaligus. Ia juga menemukan istilah baku yang keudian terpakai dalam dunia sufistik tentang dikotomi antara tafsir dan ta'wil. Oleh karena itu, golongan ini dianggap sebagai kaum sufi moderat. Al-Gazāli dipandang telah melakukan ekstraksi metodologi secara lebih modern dan praktis. Al-Gazāli telah memadukan komparasi antara makna lahir dan batin. Ia mensyaratkan beberapa hal yang harus dipenuhi oleh mufassir. 1) menguasai ilmu *qira'ah* al-Qur'an, 2) memiliki pengetahuan Bahasa Arab, 3) menguasai ilmu tafsir tekstual.<sup>49</sup>

Selanjutnya Sarjana Barat Gerhard Bowering berpendapat, sebagaimana dikutip oleh Taufiq bahwa hermeneutika sufi pada dasarnya tidak memiliki metodologi tafsir secara teoritis sufistik. Hermeneutika sufisme hanya mengandalkan inspirasi mistisme (*mystical idea*) yakni penyandaran kepada asosiasi kesatuan moral, literal, spiritual, dan simbol maknawi. <sup>50</sup>

## Konsep Tazkiyat al-nafs

Kata *tazkiyah* berasal dari bahasa Arab yang artinya suci, berkembang dan bertambah. Sedangkan *tazkiyah* yang dimaksud di sini adalah memperbaiki jiwa dan menyucikannya melalui jalan ilmu yang bermanfaat dan beramal saleh, mengerjakan segala yang diperintah oleh Allah dan menjauhi segala larangannya. Menyucikan

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Taufiq, Paradigma Tafsir Sufi, 32-32.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Taufiq, *Paradigma Tafsir Sufi*, 37.

<sup>34 |</sup> *Țaharah dan Tafsir Isyari* 

jiwa dan hati berarti menyucikan diri dari perbuatan syirik dan cabangnya seperti rya', sombong, dan sifat-sifat tercela lainnya, kemudian mengamalkan nilai-nilai ketauhidan beserta sifat-sifat positif yang dilahirkannya seperti ikhlas, sabar, syukur, takut dan mengharap kepada Allah.<sup>51</sup>

Kata *nafs* dalam Al-Quran menurut M Quraish Shihab mempunyai makna yang beragam, *nafs* diartikan sebagai totalitas manusia. Dalam konteks lain ia menunjuk kepada apa yang terdapat dalam diri manusia yang menghasilkan tingkah laku seperti maksud dalam kandungan firman Allah. Kata *nafs* digunakan juga untuk menunjuk kepada "Tuhan". Secara umum dapat dikatakan bahwa *nafs* dalam konteks pembicaraan tentang manusia, menunjuk kepada sisi dalam manusia yang berpotensi baik dan buruk. Dalam pandangan Al-Quran, *nafs* diciptakan Allah dalam keadaan sempurna untuk berfungsi menampung serta mendorong manusia berbuat kebaikan dari keburukan, dan karena itu sisi dalam manusia inilah yang oleh Al-Quran dianjurkan untuk diberi perhatian lebih besar.

Di sini antara lain terlihat perbedaan pengertian kata ini menurut Al-Quran dengan terminologi kaum sufi, yang oleh Al-Qusyairi dalam risalahnya dinyatakan bahwa *nafs* dalam pengertian kaum sufi adalah sesuatu yang melahirkan sifat tercela dan perilaku buruk.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Badan Litbang dan Dikti Kementerian Agama RI, *Tafsir Al-Qur'an Tematik; Spiritualitas dan Akhlak*, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Al-Qur'an, 2010), 123-124.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Lihat Surat Al-Maidah ayat 32.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Lihat Surat Ar-Ra'd ayat 13.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Lihat Surat Al-An'am ayat 19

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Shihab, Wawasan al-Qur'an, 184.

Pengertian kaum sufi ini sama dengan penjelasan Kamus Besar Bahasa Indonesia, yang antara lain, menjelaskan arti kata nafsu, sebagai "dorongan hati yang kuat untuk berbuat kurang baik. Walaupun Al-Ouran menegaskan bahwa *nafs* berpotensi positif dan negatif, namun diperoleh pula isyarat bahwa pada hakikatnya potensi positif manusia lebih kuat dari potensi negatifnya, hanya saja daya tarik keburukan lebih kuat dari daya tarik kebaikan. Karena itu manusia dituntut agar memelihara kesucian nafs, dan tidak mengotorinya.<sup>56</sup> Hal tersebut juga senada dengan pendapat al-Gazāli, sehingga manusia harus memerangi dan menghancurkan nafs. Al-Gazāli juga membagi dua, yaitu nafs yang mendorong manusia untuk melakukan kebaikan dan ketenangan (nafs *mutmainnah*), dan *nafs* yang mendorong atas perbuatan yang tercela (nafs lawwamah).<sup>57</sup> Dari paparan di atas dapat disimpulkan bahwa nafs adalah sifat yang mendorong kepada manusia untuk berbuat baik dan buruk. Sehingga tazkiyat al-nufūs dalam penelitian ini adalah menyucikan hati dari sifat-sifat tercela yang bersemayam dalam hati manusia.

Penggunaan *Tazkiyat al-nafs* memang mendapatkan landasan baik dari al-Qur'an maupun hadis. Di dalam al-Qur'an kata *zakā* dan derivasinya disebut sebanyak 60 kali. Digunakan untuk makna penyucian diri, sebagiannya disandingkan dengan kata *nafs*. Adapun hadis Nabi yang menyebutkan kata *Tazkiyat al-nafs* adalah riwayat al-Baihaqi dari Abdullah bin Mu'awiyah al-Ghadiri:<sup>58</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Shihab, Wawasan al-Qur'an, 185.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Al-Gazāli, *Iḥya' Ulūm al-Dīn*, jilid II, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, *Tafsir Al-Qur'an Tematik*; 125.

<sup>36 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

### 1. Urgensi Tazkiyat al-nafs

Para rasul diutus untuk memperingatkan manusia akan ayat-ayat Allah, mengajarkan petunjuk-petunjuknya, dan menyucikan jiwa mereka (*Tazkiyat al-nafs*). Itulah tugas-tugas penting para rasul, sebagaimana dalam doa Nabi Ibrahim dalam Surat al-Baqarah: 129 رَبَّنَا وَٱبْعَثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنَهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَلتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكُمَةُ وَيُرَكِيمِمْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ

Ya Tuhan kami, utuslah untuk mereka sesorang Rasul dari kalangan mereka, yang akan membacakan kepada mereka ayatayat Engkau, dan mengajarkan kepada mereka Al Kitab (Al Quran) dan Al-Hikmah (As-Sunnah) serta mensucikan mereka. Sesungguhnya Engkaulah yang Maha Kuasa lagi Maha Bijaksana

Dalam al-Qur'an banyak ditemukan ayat-ayat yang menunjukkan arti penting dan kedudukan *Tazkiyat al-nafs* dalam ajaran Islam. Beberapa nas al-Qur'an yang menyiratkan tentang urgensitas *Tazkiyat al-nafs* di antaranya: 1) Allah bersumpah dan menegaskan sumpah-Nya bahwa kesalihan dan keberuntungan hamba tergantung pada *Tazkiyat al-nafs*, <sup>59</sup> 2) *Tazkiyat al-nafs* merupakan salah satu dari tugas pokok para Nabi, <sup>60</sup> 3) *Tazkiyat al-nafs* menjadi syarat untuk memperoleh derajat tinggi dan kenikmatan abadi, <sup>61</sup> 4) *Tazkiyat al-nafs* merupakan salah satu permohonan doa utama yang dipanjatkan oleh Rasulallah <sup>62</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Surat al-Syams: 7-10.

<sup>60</sup> Surat al-Nazi'at: 18-19

<sup>61</sup> Surat Taha: 75-76

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Doa tersebut berbunyi:

## 2. Langkah dan Wasilah Utama *Tazkiyat al-nafs*

*Tazkiyat al-nafs y*ang sesuai dengan tuntunan al-Qur'an dapat dicapai dengan berbagai macam bentuk ibadah kepada Allah yang meliputi:

### a. Tauhid

Merealisasikan tauhid adalah sarana utama dan terpenting dalam proses *Tazkiyat al-nafs* sebagaimana dalam Surat Fussilat: 6-7:

Dalam menafsirkan ayat tersebut, al-Qurtubi dan Ibn Kasir mengartikan *zakat* dengan tauhid (*lā ilāha illa Allah*) dan iman, yang dengannya hati menjadi bersih. Karena tauhid itu menola adanya Tuhan dan sesembahan selain Allah dari hati. Tauhid inilah yang menjadi pangkal kesucian hati dan jiwa.

### b. Shalat

Shalat merupakan sarana penting dalam penyucian jiwa, sekaligus menjadi indikator kesucian jiwa. Ia disyari'atkan untuk menanamkan makna-makna kehambaan manusia dan

Ya Allah berikanlah ketakwaan kepada diriku ini dan sucikanlah ia, Engkau adalah sebaik-baik Zat yang menyukannya, Engkau adalah Penolong dan Tuannya

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Terjemahan: Katakanlah: "Bahwasanya aku hanyalah seorang manusia seperti kamu, diwahyukan kepadaku bahwasanya Tuhan kamu adalah Tuhan yang Maha Esa, maka tetaplah pada jalan yang lurus menuju kepada-Nya dan mohonlah ampun kepada-Nya. Dan kecelakaan besarlah bagi orang-orang yang mempersekutukan-Nya. (yaitu) orang-orang yang tidak menunaikan zakat dan mereka kafir akan adanya (kehidupan) akhirat

<sup>38 |</sup> *Țaharah dan Tafsir Isyari* 

ketauhidan serta Ketuhanan Allah Swt. Ia merupakan zikir dan doa serta penegakan ibadah pada organ-organ utama jasad. Penegakkan shalat merupakan penghancuran atas sifat angkuh dan pembangkangan terhadap Allah serta menjadi sarana pengakuan akan ketuhanan Allah Swt. Oleh karena itu, shalat yang dilakukan dengan sempurna dapat menghilangkan sifat *riya', ujub, ghurur* bahkan seluruh hal-hal yang keji dan munkar.

### Zakat dan infak

Zakat dan infak merupakan sarana terpenting dalam *tazkiyat al-nafs* karena jiwa bertabiat kikir. Sementara kekikiran adalah sifat tercela yang harus dihilangkan dari jiwa. Berinfak di jalan Allah meripakan jalan yang efektif untuk menyucikan jiwa dari sifat tercela ini.

### d. Puasa

Puasa merupakan perintah Allah yang terpenting dalam penyucian jiwa. Hal ini karena syahwat yang disebabkan oleh perut dan seks kerap kali menjerumuskan manusia dalam penyimpangan dan kenistaan. Puasa dapat membiasakan untuk mengendalikan kedua syahwat tersebut. Oleh karenya, puasa merupakan sarana yang efektif dalam *tazkiyat al-nafs* 

### e. Zikir

Perintah untuk selalu berzikir mengingat Allah dalam upaya penyucian jiwa dan hati dapat ditemukan dalam al-Qur'an Surat al-Tur' 48-49

Dan bersabarlah dalam menunggu ketetapan Tuhanmu, maka sesungguhnya kamu berada dalam penglihatan Kami, dan bertasbihlah dengan memuji Tuhanmu ketika kamu bangun berdiri. Dan bertasbihlah kepada-Nya pada beberapa saat di malam hari dan di waktu terbenam bintangbintang (di waktu fajar)

## f. Meninggalkan semua yang diharamkan

Dalam hal ini Ibnu taimiyah berkata "Jiwa dan amal tidak bias suci hingga ia harus dihindarkan dari hal-hal yang mengotorinya. Seseorang tidak akan mendapatkan kesucian hati kecuali dengan meninggalkan yang buruk karean ia mengotori jiwa dan menggelapkannya."

Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengikuti langkah-langkah syaitan. Barangsiapa yang mengikuti langkah-langkah syaitan, maka sesungguhnya syaitan itu menyuruh mengerjakan perbuatan yang keji dan yang mungkar. Sekiranya tidaklah karena kurnia Allah dan rahmat-Nya kepada kamu sekalian, niscaya tidak seorangpun dari kamu bersih (dari perbuatan-perbuatan keji mungkar itu) selama-lamanya, membersihkan siapa yang dikehendaki-Nya. Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui

ثلاث من فعلهن فقد طَعِمَ طَعْمَ الإيمان : مَنْ عَبَدَ اللهَ وحدة وأنه لا إله إلا الله وأعطى زكاة مالهِ طَيِّبَةً بها نَفْمئة رافدةً عليها كل عام ولا يعطي الهَرِمَة ولا الدَّرِنَة ولا المريضة ولا الشَّرَطَ اللَّئِمَة ولكن أوسَط أموالكم فإن الله لم يسألكم خَيْرة ولم يأمركم بِشَرهِ وزكي عبد نفسه فقال رجل : فما تزكية المرء نفسه يا رسول الله قال : " أن يَعَلمَ أنَّ الله معه حيث كان

"Ada tiga hal yang barang siapa yang mengamalkannya berarti ia telah merasakan keimanan: Orang yang menyembah Allah semata bahwasanya tiada Tuhan yang berhak disembah selain Allah, dan mengeluarkan zakat hartanya dengan senang hati akan menambah hartanya tiap tahun, dan tidak memberikan hewan yang sudah tua (sebagai zakat) dan tidak pula yang cacat, dan tidak pula yang sakit, dan tidak pulan yang paling jelek, akan tetapi keluarkanlah yang sederhana dari hartamu, karena sesungguhnya Allah tidak meminta yang terbaik, dan tidak memerintahkan yang terburuk. Dan ketiga, ia menyucikan dirinya, seseorang berkata, "Apa yang dimaksud dengan pembersihan seseorang terhadap dirinya, Wahai Rasulullah?" Nabi saw bersabda, "Ia mengetahui bahwa Allah bersama dirinya dimanapun ia berada."

# Bagian 3

# Biografi dan Pemikiran Al-Gazāli & Al-Jailāni

# Biografi Al-Gazali

Membicarakan soal penafsiran seorang tokoh, tidak dapat terlepas dari latar belakang tokoh tersebut. Selain sisi gramatikal, banyak horizon-horizon yang perlu dipertimbang-kan oleh para pengkaji sebuah teks. Sebagaimana yang telah dikemukakan oleh Schleiermacher bahwa seseorang tidak dapat bisa menjelaskan suatu kata yang dipakai oleh penulis di masa lalu. Bahasa bisa mati, sehingga makna sulit ditangkap seluruhnya, sementara makna bahasa yang masih hidup juga sulit ditangkap sepenuhnya karena masih memungkinkan berubah. Meski demikian, pembaca dapat mengakses lingkup penulis apa yang ia maksud dengan mengakses data-data yang melingkupi penulis tersebut.<sup>64</sup>

Nama lengkapnya Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin Ahmad al-Gazali. Dia di lahirkan di desa Ghuzala daerah Tus, salah satu kota di Khurasan Persia pada tahun 450 H/1085M.<sup>65</sup> Ayahnya

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>F Budi Hardiman, Seni Memahami Hermeneutik dari Schleiermacher sampai Derrida, (Yogyakarta: PT Kanisius, 2015), 49.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Amin Syukur dan Masharuddin, *Intelektualisme Tasawuf*, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 126.

meninggal saat ketika ia masih kecil, sebelum meninggal ayahnya menitipkannya kepada sahabatnya seorang sufi, supaya diurus dan dididik besama adiknya.

Pada masa kecilnya, al-Gazālī belajar pada salah seorang faqih di kota kelahirannya, Tus, yaitu pada Ahmad *al-Rażakani*. Lalu dia pergi ke Jurjan dan belajar pada Imam Abu Nashr al-Isma'ili. Setelah itu dia kembali ke Tus dan kemudian pergi ke Nishapur. Di sana ia belajar pada salah seorang teolog aliran Asy'ariyah yakni Abu al-Ma'ali al-Juwaini yang bergelar Imam al-Haramain. Di bawah bimbingan gurunya itulah dia sungguh-sungguh belajar dan berijtihad sampai benar-benar menguasai masalah mazhab-mazhab berserta perbedaan pendapatnya, teologi, ushul fiqh, logika sampai dengan filsafat.<sup>66</sup>

Selama berada di Nishapur, al-Gazālī tidak hanya belajar kepada al-Juwaini, tetapi belajar juga kepada Yusūf al- Nassāj (w. 477 H) dan Abu Ali al-Fadhl ibn Muhammad ibn Ali al-Farmadhi (w. 477 H) keduanya adalah pengamal dan ahli teori dibidang tasawuf, dari pelajaran yang diterimanya itu, al-Gazālī melakukan latihan dan praktik tasawuf, meskipun demikian hal itu belum mendatangkan pengaruh yang signifikan pada kehidupannya, praktik dan teori sufisme yang sesungguhnya dilakukan pasca mengalami krisis psikologi.<sup>67</sup>

Al-Gazāli tetap mendampingi Imam Haramain al-Juwaini, sampai gurunya tersebut meninggal dunia pada tahun 478 H. Dia lalu

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>Abu al Wafa al-Ghanimi al-Taftazani, *Sufi Dari Zaman ke Zaman*, Terj. Ahmad Rofi' Ustmani, (Bandung: Penerbit Pustaka, 1997), 148.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>M. Solihin, *Penyucian Jiwa Dalam Perspektif Tasawuf al-Gazāli*, (Bandung: Pustaka Setia, 2000), 24.

<sup>44 |</sup> *Taharah dan Tafsir Isyari* 

meninggalkan Nishapur menuju al-Askar, di situlah dia bertemu dengan seorang menteri yang terkenal yakni Nizam al-Mulk. Kedatangannya mendapat sambutan baik dari menteri ini, sebab Nizam al-Mulk telah mengetahui kapasitas keilmuan al-Gazāli yang tinggi. Menteri menyambut dengan melangsungkan sebuah dialog antara al-Gazāli dengan sebagian ulama-ulama mengenai berbagai masalah, dan dalam dialog tersebut tampak keuggulan al-Gazāli dibanding para ulama. Dari sini namanya menjadi terkenal, dengan Nizam al-Mulk menawarinya untuk di segera mengajar perguruannya yakni Universitas al-Nizamiyah yang berada di Baghdad. Dia pun menerima tawaran menteri dan berangkat ke Baghdad, di sana dia mencapai puncak karirnya dan banyak dikagumi orang.<sup>68</sup>

Imam al-Gazāli terkenal seorang pemikir besar, seorang pengikut mazhab fiqh Syafi'i dan teologi Asy'ariyah. Dia adalah ilmuwan berwawasan luas dan seorang peneliti yang penuh semangat. Kehidupannya adalah sebuah kisah perjuangan mencari kebenaran. Apa yang menarik perhatian dalam sejarah hidup Imam al-Gazāli adalah kehausannya terhadap segala pengetahuan serta keinginannya untuk mencapai keyakinan dan mencari hakikat kebenaran segala sesuatu. Pengalaman intelektual dan spiritualnya berpindah-pindah dari ilmu kalam ke falsafah, kemudian ke Ta'limiah/Bathiniyah dan akhirnya mendorong ke tasawuf. <sup>69</sup>

Kondisi sosial-politik pada masa al-Gazāli tidak jauh berbeda dengan yang dialami oleh al-Jailāni. Kondisinya ditandai dengan

<sup>68</sup> al-Taftazani, Sufi Dari Zaman, 149.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Masharuddin, *Intelektualisme Tasawuf*,..., hlm. 138.

kekacauan politik dengan kerusakan moral dan menurunnya sikap spiritualitas masyarakat. kekuatan dinasti Abbasiyah pada saat itu sudah melemah dan mundur karena terjadi banyak konflik internal yang tidak berujung. sehingga pada akhirnya al-Gazāli memilih jalan sufi pada akhir hayatnya.

Berkuasanya Bani Saljuk yang menggantikan Dinasti Buwaihi pada pertengahan abad XI Masehi, walaupun sama-sama berpaham sunni, ternyata tidak mampu mengembalikan kekuatan politik yang cukup berarti selama tiga puluh tahun. Kekacauan tersebut ditandai dengan terbunuhnya Perdana Menteri Nizam al-Mulk dan Sultan Malik-Syah. Dengan tiadanya kedua orang kuat dinasti Saljuk ini, memberi peluang pada kelompok-kelompok oposisi yang telah lama memusuhi Dinasti Saljuk, seperti Bani Ghaznawi, suku-suku Turkoman, dan kelompok ekstrimis Syi'ah yang berafiliasi dengan Khilafah Fatimiyah di Mesir. Di sisi lain, secara internal terjadi pula perebutan kekuasaan di antara para keluarga raja yang sarat dengan konflik dan peperangan. Semua itu menyebabkan lumpuhnya kekuasaan Dinasti Saljuk.<sup>70</sup>

Ketika dinasti Saljuk sudah mundur dan lemah dalam kekuasaan politik dan goyahnya stabilitas nasional, al-Gazali hidup dan berjihad menegakkan kembali nilai-nilai keislaman. Tidak mengherankan jika melihat latar belakang kondisi social budaya di atas mewarnai pemikiran dan perjuangannya. Pada saaat itu juga, di bidang pendidikan dan kejiwaan, umat mengalami kemiskinan intelektual, spiritual, dan moral.<sup>71</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Amin Syukur, *Intelektualisme Tasawuf*, 121.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Syukur, *Intelektualisme Tasauf*, 122.

<sup>46 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

Dalam pejalanan intelektualnya, Al-Ghazâlî memutuskan untuk melakukan penelitian yang tuntas atas empat kelompok pencari kebenaran (*al-thālibīn*): para teolog (*mutakallimūn*), para filosof, kelompok Syi'ah *Ism̄'îlīyah* (*al-bāthinīyah*), dan para sufi. Kehidupan intelektual Al-Ghazâlî sangat kompleks, dan karenanya tidak dapat mengatakan bahwa kelompok yang empat ini adalah keseluruhan dari arus intelektual saat itu. Namun, cukup beralasan untuk mempercayai bahwa kelompok yang empat ini mewakili aliran paling penting dan berpengaruh. Bagian berikut ini akan memusatkan perhatian pada keempat kelompok tersebut serta bagaimana Al-Ghazâlî meneliti. Pembagian empat bidang ilmu ini juga senada dengan apa yang telah dikemukakan oleh Umar Khayyam.<sup>72</sup>

Pada masa Al-Gazāli kalam tidak jauh berbeda dari keadaan sebelumnya. Penggabungan prinsip-prinsip filsafat ke dalam kalam, yang dipelopori oleh kaum Mu'tazilah, mengalami kesuksesan yang cukup signifikan. Lalu Al-Asy'ari (w. 324/935) dan Al-Maturidi (w. 333/944) menawarkan semacam sintesa dari pandangan-pandangan teologis yang saling bertentangan yang ada pada saat itu. Sepanjang abad antara Al-Asy'ari dan Al-Gazāli, tidak banyak mengalami perkembangan terutama tentang penggunaan akal dan prinsip-prinsip filsafat dalam pembahasan kalam.

Berdasarkan latar belakang seperti inilah, Al-Gazāli melakukan penyelidikannya yang mendalam atas kalam. Ia menyimpulkan tiga poin utama sehubungan dengan kalam: (1) bahwa tujuan kalam

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Hasan Asari, *Nukilan Pemikiran Islam Klasik; Gagasan Pemikiran Pendidikan Abu Hamid al-Gazālī*, (IAIN Press: Medan, 2012), 36.

adalah untuk melindungi akidah Islam dari penyimpangan yang dilakukan oleh ahli bid'ah; (2) bahwa kalam tidak sepenuhnya berhasil mencapai tujuannya, sebab menurutnya kalam gagal bila berhadapan dengan para skeptik (orang yang meragukan segalanya) atau dengan para filosof; dan (3) kalam tidak mungkin memenuhi kebutuhannya (Al-Ghazâlî), meskipun dia tidak mengabaikan kegunaannya yang besar bagi orang lain.<sup>73</sup>

dengan Tidak merasa puas kaiian kalam. Al-Ghazâlî melanjutkan pencarian kebenarannya dengan mempelajari filsafat. Dia menjelaskan bahwa kajian ini dilakukan semasa dia menjadi Bagdad, dengan menggunakan guru besar di masa-masa senggangnya untuk membaca buku-buku filsafat. Al-Gazāli menyatakan bahwa dalam mempelajari filsafat dia tidak pernah mengadakan kontak langsung dengan seorang filosof. Al-Ghazâlî membutuhkan sekitar dua tahun untuk penelaahan serius sebelum dia merasa telah memperoleh pengertian yang memadai tentang filsafat dan ilmu-ilmu para filosof.

Lalu dia menghabiskan satu tahun untuk merenungkan dan mengkaji ulang hasil-hasil bacaannya. Sehingga ia menghasilkan dua karya penting sebagai hasil studi intensif tentang filsafat ini, yakni *Maqāṣid al-Falāsifah* dan *Tahāfut al-Falāifah*. Karya pertama mengandung uraian deskriptif tentang cabang-cabang pengetahuan para filosof dan tujuan-tujuannya. Karya ini dapat ditempatkan sebagai latar belakang bagi penulisan karya yang kedua. Di sini terlihat bahwa Al-Gazāli ingin mamastikan terlebih dahulu bahwa

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Asari, Nukilan Pemikiran Islam Klasik, 38-39.

<sup>48 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

hasil penelitiannya tentang filsafat benar-benar telah mendalam dan komprehensif.

Setelah benar-benar yakin akan temuan dan kesimpulannya, barulah Al-Gazali mengemukakan kritik kerasnya terhadap filsafat dan para filosof melalui karya yang kedua, *Tahāfut al-Falāsifah*. Ia membagi para filosof ke dalam tiga kategori: materialis (dahriyyūn), naturalis (tabi'îvūn), dan theis (ilāhîvūn). Di antara filosof kelompok terakhir dia menyebut nama Al-Farabi (w. 339/950) dan Ibn Sina (w. 428/1037).<sup>74</sup> Keduanya mendapatkan perhatian khusus sebab mereka, menurut Al-Gazali, telah mengembangkan ide-ide yang lebih matang dan telah menunjukkan kelemahan-kelemahan para filosof materialis dan naturalis secara efektif. Keseluruhan ilmu yang dikembangkan oleh para filosof, oleh Al-Ghazâlî dibagi menjadi lima: matematika, logika, fisika, politik, dan etika. Lalu dia membahas ilmu-ilmu ini secara agak detail menunjukkan bagianbagian yang harus ditolak dan yang tak berbahaya dan menjelaskan bahaya yang mungkin timbul dari menerima atau menolak prinsipprinsipnya tanpa memiliki dasar pengetahuan yang memadai. Dalam kajian dan kritiknya, Al-Ghazâlî sangat hati-hati untuk tidak membuat keputusan secara serampangan. Dia tidak mencela penolakan terhadap satu kelompok sebelum mempelajari dan memahami sepenuhnya sistem pemikiran kelompok yang bersangkutan. Itulah sebabnya dia menghabiskan waktu panjang untuk membaca, mempelajari, lalu menulis secara deskriptif tentang

<sup>74</sup>Al-Gazāli, *Iḥyā' 'Ulūm al-Dīn* Jil. I, (Semarang, Toha Putra, ttp), 19.

filsafat, untuk memastikan bahwa dia telah memiliki pemahaman yang mendalam. Barulah kemudian dia mengajukan kritiknya.<sup>75</sup>

Al-Gazāli mengukir prestasinya yang paling gemilang sekaligus mempersembahkan sumbangan paling besar bagi perkembaAl-ngan tasawuf. Dalam sejarah tasawuf, al-Ousvairi (w. 464/1072) secara umum dianggap sebagai orang yang menyelesaikan formulasi doktrin-doktrin tasawuf. al-Ousvairi spiritual lah vang menyelesaikan pemberian definisi bagi istilah-istilah teknis tasawuf, yang menjadikan tasawuf sebagai sistem pemikiran dan gaya hidup yang terdefinisikan secara lebih jelas. Tetapi, peristiwa yang paling menentukan bagi tasawuf, yakni rekonsiliasinya perkembangan intelektual Islam yang lebih luas, masih menanti sentuhan akhir kecerdasan Al-Gazali. Dengan pengetahuannya yang sangat luas dalam ilmu-ilmu yang diakui secara luas, Al-Gazāli disegani oleh semua ilmuan, kecuali yang paling tradisionalis dan berpikiran sempit. Pendidikannya di bidang fikih dan kalam memberinya kualifikasi untuk mewarnai karya-karya sufinya dengan rasio yang halus dan sensitif, satu pemikiran yang penuh bakat dan inventif. Dia menguasai semua terminologi para filosof dan para mutakallim. Ketika kepada bakat intelektual ini ditambahkan pengetahuan teoretis dan pengalaman personal kehidupan sebagai seorang sufi, Al-Gazāli benar-benar siap dan mampu untuk menyempurnakan pekerjaan yang mana Abu Thalib al-Makki, Al-Kalābazi dan al-Qusyairi telah berjuang keras untuk menyelesaikannya. Sejak itu tasawuf, paling tidak dalam bentuknya

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Asari, Nukilan Pemikiran Islam Klasik, 40-42.

<sup>50 |</sup> *Taharah dan Tafsir Isyari* 

yang "sederhana", diterima sebagai ilmu Islam, dan sebagai satu cara yang masuk akal dan terpuji.<sup>76</sup>

Imam al-Gazāli adalah termasuk ulama yang produktif yang meninggalkan banyak karya-karya besar. Karya-karya tersebut sampai sekarang masih banyak dikaji oleh kalangan intelektual baik muslim maupun dari kalangan nonmuslim. Tidak sedikit pula masyarakat yang menjadikan sebagian karyanya sebagai referensi dalam kehidupan sehari-hari. Baik dalam bidang fikih, akidah, tasawuf, filsafat, akhlak, tafsir, dan sebagainya. Karya-karya tersebut terbagi menjadi berbagai bidang keilmuan yang meliputi, pertama, kelompok ilmu akhlaq dan tasawuf, antara lain:

- 1. *Iḥyā' Ulum al-Dīn* (Penghidupan kembali ilmu-ilmu agama)
- 2. Ayyuhal Walad (Hai anak-anak)
- 3. *Mīzān al-'Amal* (Timbangan amal)
- 4. *Misyakāt al-Anwār* (Relung-relung cahaya)
- 5. *Minhāj al-'ābidīn* (Pedoman beribadah)
- 6. *Al-Durar al-Fākhirah fi Kasyfi 'Ulūm al-Akhirah* (Mutiara penyingkap ilmu akhirat)
- 7. *Al-Qurbah ila Allah 'Azza wa jalla* (mendekatkan diri kepada Allah)
- 8. *Akhlāq al-Abrār wa al-Najāt min al-Asrār* (Akhlaq yang luhur menyelamatkan dari keburukan)
- 9. *Bidāyah al-Hidāyah* (Langkah-langkah mencapai hidayah)
- 10. *Al-Mabādi wa al-Ghāyah* (Permulaan dan tujuan akhir)
- 11. *Risālah al-Qudsiyah* (Risalah suci)
- 12. *Al-Ulumu al-Laduniyah* (Ilmu-ilmu laduni)

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Hasan Asari, Nukilan Pemikiran Islam Klasik, 55-56.

Kedua, kelompok filsafat dan ilmu kalam, antara lain:

- 1. *Maqāsid Falāsifah* (Tujuan filsafat)
- 2. Tahāfut al-Falāsifah (kekacauan para filsuf)
- 3. *Al-Iqtiṣād fi al-I'tiqād* (Moderasi dalam aqidah)
- 4. *Al-Qistās al-Mustaqim* (Jalan untuk mengatasi kegelisahan)
- 5. Hujjatul Haq (Argumen-argumen yang benar)
- 6. *Mahkūm al-Nadar* (Metodologika)
- 7. *Asrār Addīn* (Misteri ilmu agama)
- 8. *İsbātu al-Nadar* (Penetapan logika)
- 9. *Mufșil al-khilāf fi Uṣūl al-Din* (Memisahkan perselisihan dalam ushuluddin)

Ketiga, Kelompok Ilmu Fiqh dan Ushul Fiqh, antara lain:

- 1. *Al-Basit* (Pembahasan yang mendalam)
- 2. *Al-Wasit* (Perantara)
- 3. *Al-Wajīz* (Surat-surat wasiat)
- 4. Al-Mankhūl (Adat kebiasaan)
- 5. *Syifā' al-'Alīl fi al-Qiyās wa al-Ta'wīl* (Terapi yang tepat pada qiyas dan ta'wil)
- 6. *Al-Zāriah ila Makārimi as-Syarīa'ah* (Jalan menuju kemuliaan syari'ah)

Keempat, Kelompok Tafsir, antara lain:

- 1. Yāqūt al-Ta'wil fi Tafsir al-Tanzil (Metode ta'wil dalam menafsirkan al-Qur'an)
- 2. Jawāhirul Qur'an (Rahasia-rahasia al-Qur'an)<sup>77</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Al-Gazāli, *Iḥyā*, 'Ulūm al-Dīn, 22-23.

<sup>52 |</sup> *Taharah dan Tafsir Isyari* 

## Profil Kitab Tafsīr al-Imām al-Gazālī

Pada bab I dalam sub bab latar belakang sudah dijelaskan bahwa kitab tersebut bukanlah murni karya al-Gazāli, melainkan himpunan tafsir dari berbagai literatur karya al-Gazāli. Kitab tersebut disusun oleh Muhammad Raihan, mahasiswa S2 dari Maroko sebagai karya tesisnya. Kitab tersebut menjadi sebuah karya yang berharga bagi para pengkaji tafsir. Dengan menghimpun redaksi-redaksi penafsiran yang ditulis oleh al-Gazāli, akan mempermudah bagi para pengkajinya. Penghimpunan kitab tersebut dijelaskan dalam kitabnya yaitu diambil dari karya al-Gazāli atau redaksi yang dinisbatkan penafsirannya kepada al-Gazāli, diantaranya Iḥyā' 'ulūm al-dīn, Iljām al-'Awām min 'Ilm al-Kalām, al-Ajwibah al-Ghazāliyah fīl Masāil al-Ukhrawiyyah, dan lain sebagainya. Adapun pembahasan dalam kitab tersebut adalah sebagai berikut:

- 1. Pendahuluan yang diteruskan dengan pembahasan tentang al-Gazāli, tafsir dan metodologi tafsirnya. Dalam bagian ini dijelaskan biografi al-Gazāli, latar belakang pendidikan, guruguru, karya dan sebagainya. Kemudian dijelaskan juga dokumentasi penafsiran al-Gazāli, sumber-sumber literatur yang diambil dalam penghimpunan tafsir.
- 2. Bagian yang kedua dijelaskan adalah mengenai metodologi penafsiran yang digunakan oleh al-Gazāli yaitu dengan menggunakan tafsir *bil ma'ṭūr* yang meliputi tafsir dengan al-Qur'an, hadis, dan perkataan sahabat. Kemudian tafsir *bil ra'y* yang meliputi ijtihad al-Gazāli dalam masalah fiqih, menyingkap makna batin, dan berisi peringatan dan nasehatnasehat.

Dari segi tata letak susunan penafsiran, kitab tersebut disusun secara berurutan dengan dimulai dari Surat Al-Fatihah dan diakhiri Surat Al-Nas. Namun tidak semua ayat tercover oleh al-Gazāli, banyak ayat yang tidak tercantum dalam tafsir ini. Karena al-Gazāli belum menafsirkan ayat-ayat tersebut, atau bisa jadi belum ditemukan keterangan tafsir dari al-Gazāli. Hal ini sangatlah mungkin karena keterbatasan manusia dalam melacak manuskrip penafsiran yang ditulis oleh al-Gazāli.

# Konsep Ţahārah menurut al-Gazāli

tahārah al-Gazāli lebih Dalam bab menitikberatkan pembahasannya ke dalam *tahārah* secara lahiriyah. Al-Gazāli mengawali pembahasan taharah dengan membaginya menjadi empat tingkatan Pertama, menyucikan lahiriyah dari hadas dan kotoran. Kedua, menyucikan anggota tubuh dari kesalahan dan dosa. Ketiga, menyucikan hati dari akhlak yang tercela. Keempat, menyucikan hati dari selain Allah Swt dan ini adalah tingkatan para nabi dan siddiqin. Dalam setiap tingkatan di atas, ada bagian-bagian amal di dalamnya, dan yang tertinggi adalah dibukanya tabir keagungan Allah Swt (ma'rifat). Ma'rifat tidak akan dapat dicapai selain mengosongkan diri dari selain Allah Swt. Adapun amalan tingkatan ketiga adalah amal hati yang harus dilalui dengan membersihkan hati dari akhlak yang tercela dan akidah yang rusak. Kedua tingkatan tersebut saling berkaitan, sehingga seseorang tidak akan mencapai tingkatan *ma'rifah* tanpa ia membersihkan hati dari akhlak yang tercela dan rusakny akidah dan membersihkan diri dari kotoran lahiriyah. Hal inilah yang dimaksud dengan bersuci adalah sebagian dari iman.

Menurut al-Gazali, amalan batin yang ditempuh agar seseorang dapat mencapai tingkat ma'rifah adalah menghiasi hati dengan akhlak-akhlak yang terpuji dan berakidah dengan benar, bukan akidah rusak. Seseorang tidak dapat melakukan hal ini (menghiasi akhlak terpuji dan akidah yang benar) tanpa ia membersihkan terlebih dahulu tanpa mensucikan hati dari akhlak yang tercela dan rusaknya akidah. Maka penyucian ini adalah hal yang utama yang harus dicapai sebelum seseorang ingin melangkah pada tingkatan setelahnya (ma'rifah). Begitu juga seseorang harus membersihkan anggota lahiriah terlebih dahulu sebelum ia membersihkan hati (batin) dan mengisinya dengan ketaatan kepada Allah Swt. Menurut al-Gazāli yang demikian ini adalah derajat iman seseorang, setiap tingkatan ada derajat (maqām). Seseorang tidak dapat mencapai tingkatan tertinggi sebelum ia melewati tingkatan yang paling rendah, artinya ia tidak akan dapat mencapai kesucian jiwa dari sifat-sifat tercela dan menghiasinya dengan sifat-sifat terpuji tanpa ia membersihkan dan mensucikan dari kotoran anggota badan dari larangan dan menghiasinya dengan ketaatan-ketaatan kepada Allah Swt.

Al-Gazāli menambahkan seseorang yang buta mata hatinya dari tingkatan-tingkatan *ṭahārah* di atas, maka ia tidak akan memahami kecuali hanya tingkatan yang terakhir saja, ia bagaikan hanya menemukan kulit tanpa menemukan inti sari dari sebuah daging buah (esensi). Ia hanya sibuk membersihkan dan mensucikan lahiriah seperti anggota-anggotan badan dan pakaian tanpa membersihkan hakikat kesucian yang dimaksud yakni kesucian

batin agar menggapai tujuan yang agung, yakni *ma'rifah* atas keagungan Allah Swt.<sup>78</sup>

## 1. Bersuci dari najis

Menurut al-Gazāli, najis yang ada dibadan harus dihilangkan terlebih dahulu sebelum melaksanakan shalat. Ia membagi benda menjadi tiga, yaitu benda yang tidak bernyawa (*jamādāt*), hewan, dan bagian dari hewan. Adapun benda yang tidak bernyawa semuanya suci kecuali khamr dan sesuatu yang berasal dari anggur yang memabukkan. Sedangkan hewan juga dinilai suci oleh al-Gazāli kecuali anjing, babi dan hewan yang lahir dari keduanya. Apabila hewan terbut mati, maka semuanya najis kecuali manusia, ikan, belalang, ulat buah, dan setiap hewan yang tidak punya darah yang mengalir seperti lalat, nyamuk dan sebagainya. Adapun bagian dari hewan dibagi menjadi dua, bagian yang terpotong yang dihukumi najis, dan bagian yang cair.<sup>79</sup>

Adapun najis bisa dihilangkan dengan benda padat dan cair. Menurut al-Gazāli, benda beku itu dapat digunakan untuk mensucikan najis dengan syarat benda tersebut keras, suci, kering, dan bukan termasuk benda yang dihormati. Sedangkan benda cair yang dapat digunakan untuk bersuci adalah air. Namun, tidak semua air dapat digunakan untuk bersuci, akan tetapi air yang tidak berubah dari sifatnya. Adapun cara mensucikan najis yang berupa *ḥukmiyah* yaitu najis yang tidak terlihat, maka cara mensucikannya dengan mengalirkan air pada tempat yang terkena najis tersebut. Sedangkan apabila najis tersebut *'ainiyah* atau najis yang terlihat, maka cara

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>Abu Hamid Muhammad Al-Gazāli, *Iḥya' Ulūm al-Dīn*, jilid I, 150-151.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>Abu Hamid Muhammad Al-Gazāli, *Iḥya' Ulūm al-Dīn*, jilid I, 127.

mensucikannya adalah dengan membersihkan najis tersebut sampai hilang wujud, bau, dan rasanya. <sup>80</sup> Konsep mensucikan najis menurut al-Gazāli tidak jauh berbeda bahkan sama persis dengan mayoritas ulama ahli fiqih mazhab syafi'i. Al-Gazāli dalam hal ini tidak melihatnya dari segi batin atau menyingkap makna yang lebih luas.

### 2. Wudu

Al-Gazāli memulai tatacara *wuḍu* dengan bersiwak menggunakan kayu atau dengan kayu lain yang dapat menjadikan gigi menjadi bersih dan hal ini dihukumi sunnah. Kemudian setelah itu menghadap kiblat dan membasuh kedua tangan terlebih dahulu. Kemudian berkumur, *istinsyāq*, membasuh muka, membasuh kedua tangan, membasuh sebagian kepala, mengusap kedua telinga, membasih kedua kaki, dan tartib artinya semua itu harus dilakukan dengan berurutan dan tidak boleh dibolak-balik.

### 3. Mandi *junub*

Caranya adalah dengan mengalirkan air ke seluruh tubuh dengan niat menghilangkan hadas besar atau janabat. Adapun halhal yang menyebabkan seseorang berhadas besar adalah *pertama* keluarnya mani (sperma) baik dalam keadaan tidur atau sadar, *kedua* melakukan hubungan seksual (*jimā'*), walaupun tidak keluar mani. Dalam hal ini kewajiban mandi berlaku baik laki-laki maupun perempuan. *Ketiga* berhenti dari haid dan nifas. *Keempat* masuk Islam. Apabila ada seorang kafir masuk Islam, maka ia diwajibkan mandi sebelum mengerjakan shalat. Dan yang *kelima* adalah mati. Orang yang meninggal dunia wajib bagi masyarakat Muslim sekitarnya memandikan. Adapun mandi yang tidak memenuhi

<sup>80</sup> Abu Hamid Muhammad Al-Gazāli, *Iḥya' Ulūm al-Dīn*, jilid I, 129.

ketentuan ersebut adalah sunnah, seperti mandi jum'at, mandi dua hari raya, mandi wuquf di 'arafah, dan sebagainya.

Setidaknya ada beberapa hal yang harus dipenuhi agar mandi seseorang menjadi sempurna, di antaranya: 1) Niat (cukup dalam hati dan tidak perlu diucapkan). Yakni berniat menghilangkan hadas besar. 2) mengalirkan air ke seluruh anggota badan. Kedua cara mandi ini telah mencukupi untuk menghilangkan seseorang dari hadas besar. 81

## 4. Tayamum

Orang yang kekurangan air atau ada halangan dalam memperoleh air seperti keadaan yang sangat butuh air untuk hewan ternak, atau dalam keadaan sakit sehingga tidak bisa menggunakan air, maka boleh baginya menggunakan debu sebagai media untuk bersuci. Adapun caranya adalah dengan mengusapkan kedua tangan ke debu, kemudian menyapunya ke seluruh wajah yang dibarengi dengan niat. Kemudian menempelkan tangan ke debu dan menyapunya dari jari-jari tangan merata sampai siku-siku. Hal seperti ini boleh dilakukan sekali saja.<sup>82</sup>

# Penafsiran Al-Gazali terhadap Ayat-ayat Taharah

Sebagai data pendukung, berikut adalah penafsiran al-Gazāli terhadap ayat-ayat *ṭahārah*. Surat Al-Nisa' ayat 43:

(لا تقربوا الصلاة – ما تقولون) قيل: سكاري من كثير الهم وقيل من حب الدنيا وقال وهب: المراد به ظاهره ففيه تنبيه علي سكر الدنيا إذ بين فيه العلة وكم من مصل لم يشرب خمرا وهو لا يعلم ما يقول في صلاته

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>Abu Hamid Muhammad Al-Gazālī, *Iḥya' Ulūm al-Dīn*, jilid I, 135.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>Abu Hamid Muhammad Al-Gazāli, *Iḥya' Ulūm al-Dīn*, jilid I, 136.

<sup>58 |</sup> *Ṭaharah dan Tafsir Isyari* 

(Janganlah mendekati shalat dalam keadaan mabuk sampai kamu mengetahui apa yang kamu katakan). Artinya mabuk dari banyak prihatin, ada yang mengatakan "dari cinta dunia" Wahab berkata "yang dimaksud dari ahirnya ayat adalah memperingatkan atas mabuk dunia dengan alasan banyak orang yang shalat namun ia tidak tahu apa yang diucapkannya dalam shalat.<sup>83</sup>

أنه ورد الخطاب به فى ابتداء الاسلام فبل تحريم المر وليس المراد المنع من الصلاة بل المنع من افراط الشرب في وقت الصلاة بدليل أنه نزل فى شارب الخمر أم قوما فقرأ الفاتحة فتخبطت عليه سورة الكافرون

Ayat tersebut diberikan pada awal Islam sebelum diharamkannya minum arak, yang dimaksud bukanlah larangan minum waktu shalat, namun larangan minum yang brlebihan pada waktu shalat dengan dalil bahwa ketika itu orang yang mabuk sedang mengimami kemudian membaca Surat Al-Fatihah kemudian menyambung ke Surat Al-Kafirun.<sup>84</sup>

(او لامستم النساء) على الوطء والمس جميعا وقد قال الشافعي أحمل أية اللمس على المس والوطء جميعا وجمله أبو حنيفة على المجامعة

(atau menyentuh wanita) dapat berarti jima' dan sentuhan sekaligus. Al-Syafi'i berkata ayat tersebut dapat dimungkinkan makna jima' dan sentuhan sekaligus. Namun menurut Abu Hanifah adalah jima'.

(فلم تجدو ماء فتيمموا) وهو العجز الحاصل به حتي يتعدى الي من وجد ماء ومنعه منه حائل أو إفتقر إليه السقية او إفتقر فى تحصيله الي تفويت مال كثير ودل ذلك على ان سبب جواز التيمم فقد الماء

Ţaharah dan Tafsir Isyari | 59

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Muhammad Raihan, *Tafsīr al-Imām al-Ghazali*, (Mesir: Dar al-Salam, 2010), 120.

<sup>84</sup> Raihan, *Tasīr Imam al-Ghazali*, 121.

(maka kamu tidak menemukan air) maksudnya adalah kesulitan yang disebabkan oleh air sehingga makna melebar kepada orang yang mempunyai air namun tidak dapat menggunakannya karena sakit atau untuk minum. Ayat tersebut juga menunjukkan bahwa sebab diperbolehkan tayamum adalah tidak mempunyai air. 85

Surat Al-Maidah ayat 6

(إذا قمتم الى الصلاة فاغسلوا وجوهكم) فدل ذلك على أن سبب الوضوء الصلاة والإجماع منعقد على أن الوضوء يجب بالحدث وأن القائم الى الصلاة أذا كان متوضئا غير محدث لا وضوء عليه

Ayat tersebut menunjkkan bahwa sebab wudu adalah shalat. Adapun konsesus ulama' berpendapat bahwa kewajiban wudu adalah bagi orang yang berhadas dan orang yang ingin elakukan shalat ketika tidak berhadas maka tidak berkewajiban berwudu.

# Biografi al-Jailani

Syaikh Abdul Qadir al-Jailāni lahir di desa Naif kota Gilan tahun 470/1077. Naif adalah wilayah yang terletak 150 km timur laut Baghdad. Ibunya bernama Fāṭimah binti 'Abdullah al-Ṣamā'i al-Ḥusaini. Ketika melahirkan al-Jailāni ibunya berumur 60 tahun, suatu kelahiran yang tidak lazim terjadi bagi wanita yang seumurnya. Ayahnya bernama Abū Ṣaliḥ, yang jauh sebelum kelahirannya ia bermimpi bertemu dengan Nabi Saw yang diiringi oleh para sahabat, imam mujahidin dan wali. Nabi Muhammad berkata, "wahai Abū Ṣalih, Allah akan memberi anak laki-laki, anak itu kelak akan mendapat pangkat yang tinggi dalam kewalian sebagaimana halnya aku mendapat pangkat tertinggi dalam kenabian

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Raihan, *Tasīr Imam al-Ghazali*, 122.

<sup>60 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

dan kerasulan." Ayahnya meninggal pada saat usianya masih teramat kecil, sehingga ia dibesarkan dan diasuh oleh kakeknya. Al-Jailani meninggal di Baghdad pada tahun 561/1166. Makamnya sampai sekarang banyak diziarahi oleh khalayak ramai dari berbagai dunia Islam. Dikalangan kaum sufi, al-Jailani menempati pangkat yang tertinggi sehingga ia dijuluki al-Gaus al-A'zam.<sup>86</sup>

Silsilah garis keluarga al-Jailāni dari jalur ayahnya adalah keturunan al-Sayyid al-Hasan ibn Abi Ṭalib. Silsilah lengkap al-Jailāni adalah Muḥyidin Abū Muḥammad 'Abdul Qadir ibn Abī Ṣaliḥ Zangi Dausat Mūsā ibn Abī 'Abdillah ibn Yaḥyā ibn Muḥammad ibn Daud ibn Mūsā ibn 'Abdillah ibn Mūsā al-Mahdi al-Muṭanna ibn al-Hasan al-Ṣibti ibn Abi Ṭalib. Sementara silsilah dari jalur ibunya adalah Ummi al-Khair Amat al-Jabbar Faṭimah binti Abdillah Abī Jamaludin Muḥammad ibn Maḥmud ibn 'Abdillah ibn Kamaludin 'Isā ibn Muḥammad al-Jawwad ibn 'Ali al-Riḍa ibn Mūsā al-Kāzim ibn Ja'far al-Ṣadiq ibn Muḥammad al-Baqir ibn Zain al-'Ābidin ibn 'Ali ibn Husain ibn A'Ali ibn Abī Ṭālib. Dengan demikian ibu al-Jailāni adalah keturunan dari al-Husain dan kedua orang tuanya dapat dikatakan keturunan Nabi Muhammad Saw.

Sejarah mencatat bahwa al-Jailāni hidup pada masa pemerintahan Abbasiyah. Kala itu Baghdad adalah pusat pemerintahan Islam dan pusat peradaban. Namun pemerintahan pada saat itu sedang mengalami keguncingan dan penurunan. Al-Jailāni

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Sri Mulyati, dkk, *Mengenal & Memahami Tarekat-Tasrekat Muktabarah di indonesia*, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2005), 26-27.

pada saat itu menyaksikan sendiri kehancuran Abbasiyah ke tangan dinasti Saljuk.

Al-Jailani mengalami lima masa pemerintahan dinasti Abbasiyah, *Pertama*, al-Mustanzir Billah (470-512 H), Ia memimpin selama 24 tahun pada usia muda 17 tahun. Ia adalah seorang pemimpiin yang saleh dan hafal al-Qur'an. Namun kepemimpinannya di saat yang kurang tepat. Ia memimpin pada saat keadaan sosial-politik yang tidak stabil, kacau dan banyak pertentangan antar kelompok masyarakat. Bahkan sering terjadi pembunuhan antar kelompok. Situasi seperti sangat merugikan pemimpin pada saat itu. Ia meninggal pada umur 42 tahun. Kedua, al-Mustarsyid Billah yang menggantikan ayahnya pada tahun 512 H. Ia adalah pemimpin yang baik dan kuat. Ia juga sangat disenangi oleh rakyatnya karena kesalehan dan kecerdikan dalam memerintah. Namun ia terbunuh oleh kaum Bathiniyah pada tahun 529 H, sehingga ia memerintah selama 17 tahun. Ketiga, al-Rasyid Billah memerintah pada tahun 529 H. Pada saat ia memimpin masih dalam situasi banyak kerusuhan, pembunuhan dan fitnah oleh kaum Bathiniayah. Fatnah ini terjadi pula terhadap fuqaha terkemuka. Ia memerintah selama 11 tahun. Keempat, al-Muqtafi li Amrillah menggantikan al-Rasyid pada tahun 529 H. Ia memimpin selama 26 tahun. Walaupun situasi politik pada saat itu masih kacau, ia masih dapat menegendalikan pemerintahannya. Kondisi politik yang masih kacau membuatnya tidak dapat berbuat banyak untuk kemajuan pemerintahan. Kelima, al-Mustanjid Billah memerintah sepeninggal a-Muqtafi pada tahun 555 H. Ia tergolong pemimpin yang saleh. Ia meninggal pada tahun 566 H.

Masa Daulah Abbasiyah IV diwarnai oleh dua corak kepemimpinan, yaitu corak Khalifah dan Kesultanan. Corak Khalifah dipegang oleh keturunan Bani Abbasiyah, sedangkan Kesultanan dipegang oleh keturunan Saljuk. Memang pembicaraan Daulah Abbasiyah tidak lepas dari dinasti Saljuk (Turki II). Karena dinasti tersebut adalah pendamping dan mewarnai Daulah Abbasiyah dan juga sama-sama menganut *ahlussunnah wal jama'ah*, atau dikenal dengan sebutan "sunni". Hubungan tersebut ditandai atas perkawinan di antara keluarga kepemimpinan tersebut, yaitu Thughrul Bek dengan putri Khalifah al-Qaim pada bulan Sya'ban 454 H.<sup>87</sup> Dan juga antara al-Muktadi dengan putri Maliksyah pada tahun 474 H.<sup>88</sup> Meskipun demikian, pernah terjadi sengketa antara khalifan dan sultan, yaitu antara Khalifah al-Mustarsyid dan Sultan Mas'ud tahun 529 H dalam perebutan kota Bagdad. Kemudian khalifah dapat ditaklukkan dan Bagdad dapat dikuasai oleh sultan. <sup>89</sup>

Sejarah mencatat, pada masa Abasiyah IV atau masa Saljuk ditandai dengan kehancuran dan pergolakan-pergolakan, baik pergolakan yang datang dari dalam maupun dari luar. Pergolakan dari dalam misalnya, adanya gerakan teroris yang dipimpin oleh Hasan bin As-Shabah, yang terkenal dengan gerakan Batiniyah, perusuhan di Asia Tengan yang digerakkan oleh Tutusy Alep Arselan dan sejumlah komplotan tentara yang tidak puas dengan kebijakan Maliksyah. Sejumlah 7000 tentara dipecat karena

\_

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Ibn al-Kastir, *al-Kāmil fi al-Tārikh*, Jilid X, (Bairut: Dar al-Sadr, 1966), 22.

<sup>88</sup> Ibn al-Kastir, al-Kāmil fi al-Tārikh,120.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Ibn al-Kastir, *albidāyah wa al-Nihāyah*, Juz XII, (Jakarta: Bulan Bintang, 1978), 40.

dianggap tidak disiplin. Sementara Tutusy tidak puas diberi kedudukan di wilayah Syam. Tetapi pemberontakan itu akhirnya dapat dipadamkan oleh Maliksyah.<sup>90</sup>

Adapun pergolakan yang datang dari luar misalnya terjadinya perang salib selama tiga abad, yaitu pada tahun 1029 sampai dengan 1270 M. Umat Islam merasa sangat kewalahan menghadapi tentara salib yang terorganisir rapi, karena mereka masih disibukkan oleh perpecahan interen. Hal ini bisa dibuktikan dengan adanya kegagalan Amir Thagtukin (1103-1128) dari Damaskus penguasa Aleppo yang mencoba merebut Antokia dari tangan orang salib. Kegagalan ini karena kehilangan bantuan dari pusat, yang pada saat itu terlibat dengan perang saudara, demikian pula bantuan raja-raja setempat (*Muluk al-Thawaif*) di semenanjung Iberia (Spanyol), sementara itu daulah Fatimiyah hanya menjadi penonton. 91

Perang saudara berkecamuk terus, setelah Barkyaruk harus berhadapan dengan Muhammad yang berlangsung selama 5 tahun (492-497 H),<sup>92</sup> ia juga harus berhadapan dengan pamannya, Tutusy di Azarbaijan. Dalam pertempuran ini Barkyaruk porak poranda dan mundur ke Isfahan, tempat dimana saudaranya (Mahmud) berkuasa, kesempatan ini dimanfaatkan oleh Mahmud untuk bermaksud membunuhnya, sebab ia pernah di makzzulkan. Tetapi rencana itu gagal karena ajalnya (Mahmud). Bahkan Barkyaruk akhirnya dapat

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Yoesuf Sou'yb, *Sejarah Daulat Abbasiyah*, Jilid III, (Jakarta, Bulan Bintang, 1978), Hal. 40

<sup>91</sup> Yoesuf Sou'yb, Sejarah Daulat Abbasiyah, 113.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Hasan Ibrahim Hasan, *Ta.rikh al-Islam*, Jilid IV, (Mesir: al-Nahdlah, 1967), 40.

<sup>64 |</sup> *Ṭaharah dan Tafsir Isyari* 

di angkat rakyat setempat sebagai penggantinya. Sejak itulah Saljuk diancam perpecahan intern.

Dalam kondisi yang tergambar di atas, banyak dari kalangan orang-orang terkenal yang karena merasa prihatin lari mengasingkan diri dan bertasawwuf dalam hidupnya, sehingga dari kenyataan ini tasawuf hidup subur, misalnya: Imam Gazali, Jailāni, Al-Anwāri, Al-Ṣinā'i, dan sebagainya. Al-Gazāli sebagai penasehat kerajaan sering mengingatkan mereka yang berbuat zalim. Pada masa ini sufisme juga bentuk gerakan protes terhadap tirani politis.<sup>93</sup>

Mengenai kebangkitan intelektual bisa dibuktikan pada masa Nizam al-Mulk dan wazir Alep Arselan serta Maliksyah. Nizam al-Mulk adalah pendiri universitas "Nizamiyah". Disamping cendikiawan, ia adalah menteri yang cakap dan luas pengetahuan agamanya. "Siasah Nameh" adalah satu-satunya buku yang terkenal dan mendapat perhatian banyak orang. Pada masa ini universitas tersebar di kota-kota, misalnya Bagdad, Balkh, Naisabur, Hirah, Isfahan, Basrah, Marwa dan sebagainya. 94

Meskipun lima masa pemerintahan Abbasiyah mengalami kemunduran dan kekacauan politik, namun perkembangan ilmu pengetahuan masih terbilang maju. Para ilmuan muslim masih banyak bermunculan pada era tersebut seperti Ibnu al-Jauzi, Ibn Qudamah dan sebagainya. Kebangkitan di bidang intelektual ini melejit ketika al-Gazāli dan Umar Khayam menjadi pendampingnya. Al-Gazāli diangkat menjadi Guru Besar di Universitas Nizamiyah. Ia terkenal sebagai seorang sufi dan filosof.

Ţaharah dan Tafsir Isyari | 65

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Abu al-Hasan al-Nadwi, *Rijāl al-Fikr wa al-Daulah fi al-Islam,* (Kuwait: Dar al-Qalam, 1969), 46.

<sup>94</sup> Ahmad Syalabi, *Mausu'at al-Tārikh al-Islami*, 443.

Sedangkan Umar Khayam terkenal sebagai ahli di bidang ilmu hitung. Umar Khayam populer sekali di dunia Barat melalui terjemahan syair-syair empat baris Khayyam yang disebut rubā'iyyāt dan quatrain. Meskipun demikian, pada zamannya sendiri ia lebih dikenal senagai ahli metafisika dan saintis (matematikawan dan astronom) daripada sebagai seorang penyair.ia dikenang di Persia berkat karya matematika dan astronomi, bahkan merancang kalender surva Jalali yang digunakan Persia sejak waktu itu. Kalender Jalali ini dinyatakan lebih tepat dibandingkan kalender Gregoria yang dipakai sampai sekarang di dunia internasional. Menurut Welty sebagaimana yang dikutip oleh Husain Heriyanto bahwa kesalahan (ketidakcermatan) perhitungan kalender Gregoria selama satu haru terjadi dalam kurun waktu 3300 tahun, sedangkan menurut kalender Jalali mencatat ketidakcermatan perhitungan satu hari terjadi dalam kurun waktu 5000 tahun. Umar Khayyam juga seorang sufi, penyair, filsuf, astronom, dan ahli matematikawan yang ulung. Meski sejumlah karyanya telah hilang, kita masih bisa menikmati karya-karyanya yang bertahan yang meliputi syair-syair, naskah tentang eksistensi, kejadian (generation) dan kemusnahan (corruption), fisika, totalitas dan sains, neraca, astronomi, metafisika, dan sebagianya.<sup>95</sup>

Demikinlah kondisi umat Islam pada masa Abbasiyah IV (Bani saljuk turki II) baik sosial poitik, keagamaan maupun intelektual. Kondisi tersebut sedikit banyak mewarnai jalan hidup al-Jailani

<sup>95</sup> Husain Heriyanto, *Menggali Nalar Saintifik Peradapan Islam*, (Jakarta Selatan: Penerbit Mizan Publika, 2011), 118-119.

<sup>66 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

sebagai sufi besar. Kondisi dimana banyak terjadi kekacauan politik yang terwujud dalam dehumanisasi dan despiritualisasi.

Sama halnya ulama lain, al-Jailāni pun melahirkan banyak karya yang banyak dikaji oleh masyarakat. Karya-karya tersebut ada yang ditulis langsung oleh beliau ataupun murid-muridnya dari khutbah ataupun pengajian yang diselenggarakan oleh al-Jailāni. Di antara karya-karya tersebut adalah:

- Al-Fatḥ al-Rabbāni, kitab ini adalah kumpulan khutbah al-Jailāni yang disampaikan dalam waktu kurang lebih 3 rabiul awwal tahun 545 H. Menuut para ahli sejarah, kitab ini ditulis oleh anaknya Syaikh Abdul Aziz.
- Futuh al-Ghaib, kumpulan khutbah yang berisi banyak ajaran keagamaan yang dihimpun oleh anaknya yaitu Abdul azaq. Kitab ini pernah dikaji oleh seorang ilmuan dari Jerman Walter Braune tahun 1933 dari Uneversitas Leipziq.
- 3. Jala' al-Khaṭir, sebuah kitab kumpulan khutbah al-Jailani yang disampaikan sekitar tahun 546 H.
- 4. Maḥfūzāt al-Jalāli, kumpulan ungkapan dan pembicaraan al-Jailāni yang juga dikemukakan oleh al-Sahrawardi dalam 'awārif al-Ma'ārif.
- 5. Al-Ghunyah li ṭālib ṭāriq al-Haqq, kumpulan khutbah al-Jailāni yang berisi tentang keimanan dan akhlak, iman, Islam, dan ihsan. Katab ini lenih laik disebut sebagai fikih mazhab Hambali.
- 6. Ḥizb al-Baṣāir al-Khairāt, berisi do'a dan penjelasan masalah syari'at dan hakikat.

7. Bahjat al-Asrār, kumpulan beberapa nasehat yang dihimpun oleh Syaikh Abu Hasan 'Ali al-Syaṭa naufi.

### Profil Kitab Tafsir al-Jailani

Berdasarkan pemaparan di atas telah disebutkan bahwa al-Jailāni mempunyai karya-karya besar sebagaimana tokoh besar lainnya. Karya tersebut terdiri dari pelbagai macam bidang ilmu pengetahuan yang meliputi fiqih, tafsir, tasawuf dan sebagainya. Sebagaian besar karya-karya tersebut berisikan tentang tasawuf mengingat kondisi masyarakat yang sedang mengalami dehumanisasi dan despiritualisasi. Di antara karya terbesar al-Jailāni adalah tafsir al-Qur'an. Ia menamakan katabnya dengan al-fawātiḥ al-ilāhiyyah wa al-Mafātiḥ al-Ghaibiyah al-Muwaḍiḥaḥ lil Kalīm al-Qur'aniyah.

Menurut Mufti perpustakaan Qadiriyah di Bagdad, Sayyid Nuri Muhammad Sabri mengatakan bahwa tafsir al-Jailāni ditulis sendiri oleh beliau. Kemudian karya tersebut di tahqiq (disunting) oleh salah satu keturunan beliau Muhammad Fadhil al-Jailāni al-Hasani. Tafsir al-Jailāni ditulis secara berurutan dari surat al-Fatihah sampai al-Nas. Disetiap awal surat terdapat pengantar (*muqaddimah*) dan diakhiri dengan *aḥwāl wal maqāmāt*. Disertai dengan penutup yang merupakan ringkasan dari keseluruhan isi surat. <sup>96</sup>

Kitab tafsir al-Jailāni mempunyai perbedaan-perbedaan yang mendasar dibandingkan dengan kitab tafsir konvensional. Jarang sekali ditemukan dalam tafsir tersebut metode *riwāyah*, periwayatan yang disandarkan pada Nabi Saw ataupun para sahabat. kitab

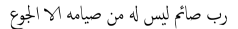
 $<sup>^{96}</sup>$  Hasyim Muhammad,  $Penafsiran\ Syaikh\ Abdul\ Qadir\ Al-Jail\bar{ani},\ 82.$ 

<sup>68 |</sup> *Țaharah dan Tafsir Isyari* 

tersebut juga tidak ditulis dengan metode sebagaimana kitab tafsir pada umumnya yang menggunakan standar analisis ulumul al-Qur'an. Sehingga dalam kitab tersebut jarang membahas tentang asbāb al-nuzūl, nāsikh mansūkh, makkiyah madaniyah, khāṣ 'ām dan lain sebagainya. Kitab tafsir al-Jailāni cenderung bercorak sufi/isyari, karena banyak penafsiran yang mencoba menyingkap dimensi esoteris atau makna batin ayat al-Qur'an.

## Ajaran Tarekat al-Jailani

Sebagai ulama sufi, ada beberapa ajaran-ajaran tertentu yang dipraktikan dalam suatu ibadah. Ajaran-ajaran tersebut sebagian sebagai interpretasi dari yang telah diajarkan oleh Nabi Saw, sehingga tidak ibadah secara syari'at yang diajarkan, melainkan dari sisi tarekat dan hakekat. Dalam masalah puasa misalnya, al-Jailani membagi puasa menjadi tiga metode, yaitu puasa syari'at puasa tariqah dan puasa haqiqah. Yang dimaksud puasa syari'at di sini ialah menahan diri dari makan dan minum beserta hubungan seks di siang hari. Puasa model yang pertama dibatasi oleh waktu yaitu dari imsak hingga terbenamnya matahari. Sedangkan puasa tariqah menahan diri dari semua hal yang diharamkan, dilarang dan semua sifat tercela seperti sombong, *ujub*, *riya*', *bakhil*, dan sebagianya. Semua hal tersebut jika dilakukan akan membatalkan puasa *tariqah*. Puasa seperti ini tanpa dibatasi oleh waktu. Ketika seseorang melakukan hal yang membatalkan menurut puasa versi ini, maka batallah puasanya. Al-Jailāni melandaskan puasa *tarīgah* dengan hadis nabi:



Banyak orang yang berpuasa, namun tidak lain puasanya hanya mendapatkan lapar

Puasa ḥaqīqah menurut al-Jailāni ialah menahan diri dari cinta kepada selain Allah. Menurut puasa model ini, seseorang yang mempunyai rasa cinta kepa selain Allah berarti telah batal puasanya. Pemikian amalan puasa yang diajarkan oleh al-Jailāni, amalan-amalan di atas terlihat aspek sufistiknya. Aspek sufistik tentunya berbeda dengan aspek fiqih yang telah dirumuskan oleh fuqaha (ahli fiqih). Para fuqaha memformulasikan puasa sebatas sesuai dengan syari'at.

Amalan zikir dalam khalwat yang ditulis di dalam kitab *sirr al-asrār* adalah hendaklah seseorang shalat lima waktu dengan berjamaah di masjid, hal ini lebih utama jika disertai dengan puasa (jika mampu), shalat tahajud, shalat isyraq dan shalat dhukha. Dalam shalat istikharah membaca surat al-Fatihah, ayat kursi, dan surat al-Ikhlas 7 kali di setiap rakaatnya. Kemudian dianjurkan juga shalat tasbih sebanyak 4 rakaat. Shalat tasbih ini hendaklah dilakukan setiap sehari sekali, jika tidak mampu boleh seminggu sekali/ sebulan sekali/ setahun sekali dan seumur sekali. Kemudian membaca do'a al-saifi, 98 membaca al-Qur'an tidak kurang dari 200 ayat, dan berzikir sebanyak-banyaknya baik secara khafi atau jahr. Al-Jailāni mensyaratkan zikir harus wudu terlebih dahulu dengan

-

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Abdul Qadir al-Jailāni, *Sirr al-Asrar*, (Damaskus: Dar al-Sanabil, 1992), 112-113.

<sup>98</sup> Da'a al-saifi اللهم انت الله الملك الحق المبين القديم المتعزز بالعظمه والكبرياء المنفرد بالبقاء الحي القيوم القادر المقتدر الجبار القهار الذي لا اله الا انت انت ربي وانا عبدك عملت سؤا وظلمت نفسي واعترفت بذنبي فاغفر لي ذنوبي كلها فانه لايغفر الذنوب الا انت ياغفور ياشكور ياحليم ياكريم ياصبور يارحيم

sempurna, dan berzikir dengan suara yang kuat supaya bisa menghasilkan nur/ cahaya dari zikir tersebut ke dalam hati. <sup>99</sup> *Ṭahārah* menurut al-Jailāni dibagi menjadi dua, zahir dan batin. *Ṭahārah* zahir dilakukan dengan air syari'ah. Apabila *ṭahārah* zahir batal, dapat suci dengan wudu, sedangkan *ṭahārah* batin dapat disucikan dengan taubat, tuntunan, menyucikan hati, dan menempuh jalan tarekat. *Ṭahārah* batin dibatalkan dengan melakukan akhlak tercela seperti sombong, hasud, ujub, ghibah, dan hal tercela sebagainya. <sup>100</sup> Sebenarnya ada banyak ajaran-ajaran yang telah dirumuskan oleh al-Jailāni selain yang telah dikemukakan di atas. Secara ringkas dapat disimpulkan bahwa setiap ibadah yang telah diajarkan oleh Rasul dapat dilihat dan dipandang dari sisi sufistik atau dimensi batin.

Tarekat ini didirikan oleh al-Jailāni dalam rangka mengajak masyarakat kepada jalan yang benar. Karena Syeikh 'Abdul Qādir Jaelāni telah menyaksikan berbagai peristiwa kehidupan umat islam pada masanya terutama dalam hal kecintaan mereka terhadap dunia dan posisi politik (kehormatan disisi raja dan sultan) yang menjadi penyebab dari berbagai permusuhan. Sebab beliau menyaksikan sikap umat islam saat itu yang lebih terpesona kepada materi, jabatan dan kekuasaan. Dalam menghadapi situasi yang demikian itu, beliau memberikan nasehat, bimbingan dan pendidikan untuk memperbaiki jiwa kaum muslimin dan sekaligus membersihkan hati mereka dengan cara menanamkan jiwa Agama, menguatkan aqidah yang benar dan menghindarkan mereka dari tipu daya duniawi Ajaran al-

<sup>99</sup> Abdul Qadir al-Jailāni, Sirr al-Asrar, 83.

<sup>100</sup> Abdul Qadir al-Jailani, Sirr al-Asrar, 102-103.

Jailāni tetap eksis meskipun dalam kondisi politik yang tidak begitu menguntungkan. Hal itu, paling tidak di dasari atas dua kategori yang harus dipengangi oleh pengikut tarekat ini, *pertama*, setiap orang yang memasuki tarekat harus ber i'tiqad dengan aqidah yang diikuti oleh salafu al-Salihin. *Kedua*, harus berpegang teguh dengan al-Qur'an dan sunnah rasul dengan sungguh-sungguh sehingga memperoleh petunjuk dan bimbingan dalam menapaki tarekat. <sup>101</sup>

Secara general, ajaran Tarekat Qadiriyah dapat dibagi menjadi 2 (dua) tahap yaitu, tahap pemula dan tahap perjalanan. *Pertama*, Tahapan pemula adalah suatu tahapan yang dilalui dalam waktu singkat, hanya membutuhkan waktu kurang lebih setengah jam. Apabila tahapan ini lancar maka pindah ke tahapan berikutnya. Secara kronologis tahap awal ini dapat dideskripsikan sebagai berikut:

Sebelum 1. Pertemuan pertama antara guru dan murid. berlangsungnya pertemuan, seorang murid diharuskan shalat dua rakaat (sunnat mutlaq) terlebih dahulu, setelah itu ia membaca surat al-Fatihah yang dihadiahkan bagi Rasulullah saw., para Rasul dan para Nabi. Kemudian murid duduk di hadapan guru dengan posisi lulut murid sebelah kanan bersentuhan dengan tangan guru yang sebelah kanan. Dalam posisi yang demikian murid dianjurkan untuk mengucap istigfar (memohon ampun kepada Allah) beserta lafal-lafal tertentu, dan guru mengajarkan kalimat tauhid *lā ilāha illa Allah (tiada Tuhan* selain Allah) tiga kali dan murid mengikuti sambil memejamkan

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>Penelitian Yang Ditulis oleh Zainul Adzfar"*Epistemologi Pengalaman Keagamaan Dalam Tradisi Tarekat (Study Pengalaman Keagamaan Ikhwan Tarekat Qadiriyah Wa Naqsabandiyah (TQN) di Suryalaya)*",2006, 92-95.

<sup>72 |</sup> Țaharah dan Tafsir Isyari

kedua matanya. Pada saat inilah murid dibai'at oleh guru dan seterusnya syaikh mengajarkan kalimat tauhid dan cara melakukan dzikir dengannya sebanyak tiga kali. Setelah guru meyakini bahwa murid telah mengikuti ajarannya secara benar, berarti tahapan pertama selesai, dan murid dapat mengikuti tahapan berikutnya.

- 2. Wasiat guru kepada murid. Syeikh memberi wasiat atau nasihat kepada murid agar mengikuti dan mengamalkan nasihatnasihatnya yang semuanya berupa etika muslim lahir batin, serta mengekalkan (men*dawam*kan) *wudu, istigfar* dan *shalawat* atas Nabi.
- 3. Pernyataan syaikh atau guru mem-*bai'at* muridnya diterima sebagai murid dengan lafal tertentu dan diterima juga oleh murid.
- 4. Pembacaan do'a oleh syeikh dalam bentuk umum maupun yang khusus bagi murid yang baru di-*bai'at* dengan lafal do'a masing-masing.
- 5. Pemberian minum oleh guru kepada murid. Syeikh mengambil segelas air yang sudah tersedia lalu dibacanya atasnya beberapa ayat al- Qur'an. Kemudian air dalam gelas itu diberikan kepada muridnya untuk diminum pada saat itu. Dengan selesainya pemberian minum tersebut, maka selesailah tahapan pertama. Dengan demikian resmilah seorang murid menjadi anggota tarekat. 102

Taharah dan Tafsir Isyari | 73

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup>Harun Nasution, Tarekat Qadriyah Naqsabandiyah; Sejarah, Asal-Usul, dan Perkembangannya, Institut Agama Islam Latifah Mubaroqiyyah (IAILM) Tasikmalayaindonesia, (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 1991), 64-65

Kedua, Tahap perjalanan ialah perjalan seorang murid menuju Allah dengan ditemani oleh Syaikh guna melalui segala tanjakan yang harus dilalui. Dengan waktu yang panjang; bertahun-tahun baru berakhir. Dalam tahapan ini si murid selalu menerima ilmu hakikat dari gurunya, selalu berbakti kepadanya, menjunjung segala perintahnya, dan menjauhi segala larangannya. Selalu berjuang melawan hawa nafsunya dan melatih dirinya (mujahadah dan rivādah) hingga ia memperoleh dari Allah apa yang pernah dibuka-Nya kepada para nabi dan wali. Apabila sang murid sudah mencapai hal itu, maka tibalah saatnya masa perpisahan antara guru dengan murid. Kemudian guru member ijazah "keguruan" (al-masyikhah) kepada murudnya. Karena guru sudah mengangap dia sudah mampu menjadi seorang pemimpin tarekat, hal ini juga ditandai dengan pemberian talqin kalimat tauhid oleh guru kepada muridnya dengan menyebut silsilah syaikh yang memberinya hingga kepada pendiri tarekat dan terus kepada Jibril a.s, dan Allah. Akhirnya syaikh menutup acara ini dengan do'a dengan lafal tertentu. Maka berakhirlah tahap perjalanan ini. 103

Macam-macam Latifah dalam Tarekat

- 1. Lathifatul-Qolby: Disini letaknya sifat-sifat syetan, iblis, kekufuran, kemusyrikan, ketahayulan dan lain lain, letaknya dua jari dibawah susu sebelah kiri. Kita buat dzikir sebanyakbanyaknya, Insya Allah pada tingkat Ini diganti dengan Iman, Islam, Ihsan, Tauhid dan Ma'rifat.
- 2. *Lathifatur-Ruh*: Disini letaknya sifat bahimiyah (binatang jinak) menuruti hawa nafsu, letaknya dua jari dibawah susu sebelah

<sup>103</sup> Zainul, Epistemologi Pengalaman Keagamaan, 102.

<sup>74 |</sup> *Ṭaharah dan Tafsir Isyari* 

- kanan. Kita buat dzikir sebanyak-banyaknya Insya Alah diisi dengan khusyu' dan tawadhu'.
- 3. *Lathifatus-Sirri*: Disini letaknya sifat-sifat syabiyah (binatang buas) yaitu sifat zalim atau aniaya, pemarah dan pendendam, letaknya dua jari diatas susu sebelah kiri. Kita buat dzikir sebanyak-banyaknya Insya Allah diganti dengan sifat kasih sayang dan ramahtamah.
- 4. *Lathifatul-Khafi*: Disini letaknya sifat-sifat pendengki, khianat dan sifat-sifat syaitoniyah, letaknya dua jari diatas susu sebelah kanan. Kita buat dzikir sebanyak-banyaknya Insya Allah diganti dengan sifat-sifat syukur dan sabar.
- 5. *Lathifatul-Akhfa*: Disini letaknya sifat- sifat robbaniyah yaitu riya', takabbur, ujub, suma' dan lain- lain, letaknya ditengahtengah dada. Kita buat dzikir sebanyak-banyaknya Insya Allah diganti dengan sifat -sifat Ikhlas, khusyu', tadarru dan tafakur.
- 6. Lathifatun-Nafs (Nafsun-Natiqo): Disini letaknya sifat-sifat nafsu amarrah banyak khayalan dan panjang anganangan, letaknya tepat diantara dua kening. Kita buat dzikir sebanyakbanyaknya Insya Allah diganti dengan sifat-sifat tenteram dan pikiran tenang.
- 7. Lathifatul-Qolabiyyah (Kullu-Jasad: Disini letaknya sifat-sifat jahil "ghaflah" kebendaan dan kelalaian, letaknya diseluruh tubuh mengendarai semua aliran darah kita yang letak titik pusatnya tepat ditengah-tengah ubun-ubun kepala kita. Kita buat dzikir sebanyak-banyaknya Insya Allah diganti dengan sifat-sifat ilmu dan amal.

Mengenal Lathifah lathifah Batin dalam Thariqat Sufi. Acuan dalam pengamalan thariqat bertumpu kepada tradisi dan akhlak

nubuwah (kenabian), dan mencakup secara esensial tentang jalan sufi dalam melewati maqomat dan ahwal tertentu. Setelah ia tersucikan jasmaniahnya, kemudian melangkah kepada aktivitas-aktivitas, yang meliputi: Pertama, tazkiyah an-nafs atau pensucian jiwa, artinya mensucikan diri dari berbagai kecenderungan buruk, tercela, dan hewani serta menghiasinya dengan sifat-sifat terpuji dan malakuti. Kedua, tashfiyah al-qalby , pensucian kalbu. Ini berarti menghapus dari hati kecintaan akan kenikmatan duniawi yang sifatnya sementara dan kekhawatirannya atas kesedihan, serta memantapkan dalam tempatnya kecintaan kepada Allah semata. Ketiga, takhalliyah as-Sirr atau pengosongan jiwa dari segenap pikiran yang bakal mengalihkan perhatian dari dzikir atau ingat kepada Allah. Keempat, tajalliyah ar-Ruh atau pencerahan ruh, berarti mengisi ruh dengan cahaya Allah dan gelora cintanya. 104

## Konsep Tahārah menurut al-Jailāni

Ada perbedaan mengenai konsep *ṭahārah* antara al-Gazāli dan al-Jailāni. al-Gazāli secara detail menjelaskan *ṭahārah* dalam perspektif fiqih dan sedikit mengungkap dimensi batin (dijelaskan secara umum). Sedangkan al-Jailāni membagi *ṭahārah* menjadi dua, yaitu *ṭahārah* secara zahir dan batin. *Ṭahārah* zahir adalah *ṭahārah* yang sesuai dengan air, sedangkan *ṭahārah* batin bisa suci dengan taubat, membersihkan hati dan merambah jalan menuju Tuhan. Jikalau *ṭahārah* zahir batal dengan najis dan bisa disucikan dengan *wuḍu*, maka *ṭahārah* batin batal dengan melakukan perbuatan yang tercela seperti berbohong, sombong, *ghibah*, *'ujub*, dan sebagainya,

http://dzat-alif-satunggal.blogspot.com/2016/05/pemaparan-singkat-tentang-7-latifah.html diakses pada 13/07/2018 pkl 14.43.

<sup>76 |</sup> *Țaharah dan Tafsir Isyari* 

dan dapat dibersihkan dengan memperbaharui taubat / tajdīd altaubah dan istightār / meminta ampun dengan sungguh-sungguh. Menurut al-Jailāni ṭahārah zahir bersifat temporer, artinya berdasarkan waktu yang ditentukan. Sedangkan ṭahārah batin bersifat non-temporer yaitu tidak terikat waktu, ia harus dibersihkan kapanpun selama seseorang masih hidup. 105

### Penafsiran Ayat-ayat taharah Menurut Al-Jailani

Setelah menjelaskan berbagai hal tentang al-Jailāni, berikut penulis paparkan penafsiran ayat-ayat *ṭahārah* dalam kitabnya. Surat Al-Nisa' ayat 43

ثم لما حضر بعض المؤمنين المسجد لأداء الصلاة سكاري حين اباحة الخمر وغفلوا عن اداء بعض اركانها وتعديلها وغلطوا في القراءة وحفظ الترتيب نبه سبحانه عليهم ونهاهم ألا تبادر وا الي المساجد قبل ان تفيقوا فقال مناديا ليقبلوا (ياايها الذين أمنوا) مقتضى إيمانكم حفظ الاداب سيا عند التوجه نحو الحق فعليكم ان (لا تقربوا) ولا تتوجموا (الصلاة) اي لاداء الصلاة هي عبارة عن التوجه نحو الذات الإلهية بجميع الأعضاء والجوارح المقارن بالخضوع والحشوع المنبئ عن الإعتراف بالعبودية والإذلال المشعر عن العجز والتقصير فلابد لأدائها من فراغ الهم وخلاء الخاطر عن ادناس الطبيعة مطلقا (و) خصوصا (أنتم) في أدائها السكارى) لاتعلمون ما تفعلون وما تقرؤون بل اصبروا (حتى) تفيقوا (تعلموا ما تقولون) وما تفعلون في أدائها من محافظة الاركان والابعاض والأركان والهيئات

Terjemahan: Ketika sebagian orang-orang mukmin hendak pergi ke masjid untuk melaksanakan shalat sedang mereka dalam keadaan mabuk, ketika belum diharamkan minum khamr,

<sup>105</sup> Al-Jailani, sir al-asrar, 102-103.

mereka lupa dalam melaksanakan rukun-rukun shalat, salah dalam bacaan, dan tidak tertib dalam shalat – maka Allah Swt memperingatkan pada mereka dan mencegah untuk tidak tergesa-gesa menuju masjid sebelum mereka sadarkan diri, dengan Firman-Nya. Wahai orang-orang yang beriman jagalah adab, apalagi dalam menghadap Tuhan. Janganlah mendekat dan menghadap (Tuhan) dalam shalat. Shalat yang digambarkan sebagai menghadap kepada Tuhan dengan seluruh anggota badan, dan dibarengi dengan kudu', kusyu yang membangun pengakuan sebagai hamba, dan kehinaan, merasa lemah, maka harus mengosongkan kegelisahan dan membersihkan hati dari kekotoran hati terkhusus ketika melaksanakan shalat dalam keadaan mabuk (tidak tahu apa yang dikerjakan dan apa yang dibaca) maka sabarlah sampai keadaan kalian sadarkan diri sehingga menjaga rukun *ab'ad* dan *hai'āt* shalat. 106

(و) عليكم ايضا ان (لا) تقربوا الصلاة (جنبا) حالة كونكم مجنبين بأي طريق كان إذ استغراق المني انما هو من استيلاء القوة الشهوية التي هي أقوى القوى الحيوانية وابعدها عن مرتبة الإيمان والتوحيد وحين استيلائها تسرى خباثها الى جميع الأعضاء الحاملة للقوى الدراكة وتعطلها عن مقتضياتها بالمرة غحيتئذ تتحير الامزجة وتضطرب لانحرافها عن اعتدال الفطرة الاصلية بعروض الخباثة السارية فتكون الخباثة ايضا كالسكر من مخلات العقل فعليكم ألاتقربوها معه السارية فتكون الخباثة ايضا كالسكر من مخلات العقل فعليكم ألاتقربوها معه الكا إذا كنتم (عابري سبيل) اي على متن سفر ليس لكم قدرة استعمال الماء لفقده او لوجود المانع فعليكم ان تتيمموا وتصلوا جنبا (حتى تغتسلوا) وتتمكنوا من استعماله

dan jangan mengerjakan shalat dalam keadaan junub karena ia adalah dikuasai kekuatan syahwat yang mana ia adalah kekauatan hewan yang paling kuat dan jauh dari keimanan dan tauhid. Ketika syahwat tersebut menguasai di dalam tubuh,

<sup>106</sup> Al-Jailani, Tafsir al-Jailani, 363.

<sup>78 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

maka keadaan menjadi tidak stabil kemudia keluar dari kesucian asli dengan datangnya kotoran syahwat tersebut. Maka janganlah mendekati shalat kecuali hanya lewat karena tidak mampu menggunakan air atau kehilangan air maka boleh bertayamum. <sup>107</sup>

(و) كذا (ان كنتم) مقيمين (مرضى) تخافون من شدة المرض في استعاله (او) راكبين (على) متن (سفر او جاء أحد منكم من الغائط) اي من الخلاء محدثين (او لامستم النساء) اي جامعتم معهن او لعبتم بهن بالملامسة والمساس (فلم تجدوا) في هذه الصورة (ماء) لازالة ما عرض عليكم من الجنابة (فتيمموا صعيدا طيبا) فعليكم ان تقصدوا عند عرو ض هذه الحالات بالتراب الطيب من صعيد الارض بأن تضربوا ايديكم عليها وبعد ما ضربتم (فامسحوا) باليدين المغربتين (بوجوهكم) مقدار ما يغسل (وايديكم) ايضا كذالك جبرا لما فوتم من الغسل بالماء إذ التراب من المطهرات خصوصا من الصعيد المرتفع (ان الله) المصلح لأحوالكم (كان عفوا) لكم مجاوزا عن أمثاله (غفورا) يستر عنكم ولا يؤاخذكم عليها ان كنتم مضطرين فيها بل يجازيكم خيرا تفضلا وامتنانا

Dan juga ketika dalam keadaan sakit dan khawatir terkena air karena sakit yang parah atau dalam perjalanan, buang hajat, atau menyentuh wanita (jima') dan tidak menemukan air untuk membersihkan dari *janābah* maka bertayamumlah ketika kamu dalam keadaan ini dengan menggunakan debu yang bersih dengan membasuh wajah dan kedua tangan. Hal tersebut sebagai ganti dari mandi, karena debu adalah termasuk salah satu media untuk bersuci. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun dari hal seperti itu dan Maha Menutupi dan tidak memaksa jika kamu dalam keadaan darurat melainkan membalas dengan kebaikan sebagai anugrah dar-Nya. <sup>108</sup>

107 Al-Jailani, Tafsir al-Jailani, 363.

<sup>108</sup> Al-Jailani, Tafsīr al-Jailani, 364.

(اذا قمتم الي الصلاة) اي اذا اردتم ان تخرجوا من بقعة الامكان وتميلو نحو فضاء الوحدة متشوقين متقربين (فاغسلوا وجوهكم) اي فعليكم ان تغسلوا بماء المحبة والشوق والجذب الالهي المحيي المنبت لاموات الارواح من ارض تعينات وجوهكم التي تلى الحق عن رين الامكان وشين الكثرة.

apabila kamu ingin keluar dari sifat mampu, dan menyerahkan segalanya kepada Sifat Keesaan Tuhan, dan cinta kepada-Nya. maka basuhlah dengan air cinta ( $m\bar{a}$ ' al-mahabbah), rindu (syauq), pemikat Tuhan (jazb al-Ilahi) yang menumbuhkan arwah menjadi hidup dan dapar bersanding dengan Al-Haqq dari hati yang berkarat dan bau.  $^{109}$ 

(و) طهروا (ايديكم) اي قصروها عن أدناس الاخذ والاعطاء من حطام الدنيا وأقذارها (الي المرافق) اي مبالغين في تطهيرها الي اقصى الغاية (و) بعد ما غسلتم الوجوه وطهرتم الايدي (امسحوا برؤوسكم) اي امحو وحكو انانيتكم وهويتكم التي منها طلبكم وأدبكم

Kemudian bersihkanlah tangan kamu dari kotoran-kotoran dunia. Sehingga kamu dapat mencapai kesucian yang sempurna. Setelah kamu membersihkan muka dan tangan, maka hancurkanlah sifat ego kamu dan keinginan nafsu kamu.<sup>110</sup>

(و) امحو ايضا (ارجلكم) واقدامكم التي بها سلوككم وطلبكم (الي الكعبين) الي ان ينقطع سيركم وسلوككم بالفناء فيه

Dan leburkanlah kaki kamu yang mana sebagai media *sulūk* kamu hingga perjalanan kamu menjadi *fanā*.<sup>111</sup>

<sup>109</sup> Al-Jailani, *Tafsir al-Jailani*, 430.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Al-Jailāni, *Tafsīr al-Jailāni*, 430.

<sup>111</sup> Al-Jailāni, *Tafsīr al-Jailāni*, 430.

(و ان كنتم) ايها المائلون نحو الحف (جنبا) منغمسين في خبائث الامكان وقاذوراتها (فاطهروا) فعليكم المبالغة في التطهير بالرياضات الشاقة من قطع التعلقات وترك المألوفات والمشتهيات وبالركون الي الموت الارادي والخروج عن الاوصاف البشرية.

Jika kamu ingin menuju *al-Ḥaqq* dalam keadaan junub (terkena kotoran hati) maka bersihkanlah secara maksimal dengan *riyāḍah* (latihan jiwa) dengan memutus ketergantungan kepada selain Allah dan meninggalkan syahwat dan dengan keluar dari sifat manusia. <sup>112</sup>

(وان كنتم مرضى) من الابرار الذين مرضوا بسموم الامكان وبحموم نيرانه وصاروا محبوسين فيه بلا قدم واقدام (او علي سفر) من السالكين السائرين نحو الحق بلا ممد (او جاء أحد منكم من الغائط) اي رجع الي التلوث والتدنس بغلاظ ادناس الدنيا من جاهها ومالها ورئاستها (او لامستم النساء) واستكرهتموهن لانهن اقوي من حبائل الشيطان وشباكها يصرف بها اهل الارادة عن جادة السلامة

Ketika kamu dalam keadaan sakit (jauh dari orang-orang baik) sebab racun egonya / *imkān* dan menjadikan kamu terbui. Atau kamu dalam kotor karena kekotoran dunia yang meliputi jabatan, harta dan pangkat dunia. Atau menyentuh wanita yang mana sebagai kekuatan setan yang paling kuat yang menyesatkan dari keselamatan. 113

(فلم تجدوا) في هذه الصورة من لدن نفوسكم وقلوبكم (ماء) شوقا الي الحق مطهرا لخبائث نفوسكم قالعا لها مطلقا ومحبة صادقة مزيلة لدرن التعلقات وجذبا مفرطا من جانب الحق مزعجا ملجئا الى الفناء

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Al-Jailani, *Tafsir al-Jailani*, 430.

<sup>113</sup> Al-Jailāni, *Tafsīr al-Jailāni*, 430.

(Kemudian kamu tidak menemukan) dalam keadaan tersebut di dalam hati dan jiwamu tidak menemukan cinta kepada *al-ḥaqq* kebersihan dari kotoran jiwa dan cinta sejati yang mendatangkan keadaan *fanā*. 114

(فتيمموا) اي فعليكم ان تقصدوا وتتوجمو (صعيدا طيبا) مرشدا كاملا ومكملا طاهرا عن جميع الرذائل والاثام العائفة عن الوصول (فامسحوا بوجوهكم) اي هوياتكم الباطلة (وايديكم) اي اوصافكم الذميمة العاطلة (منه) اي من تراب أقدام وثري سدته السنية لعله يرشدكم الي النجاة عن مضيق التعيينات نحو فضاء الذات

Maka menghadaplah kepada seorang *mursyid* yang sempurna dan suci dari segala penyakit hati dan dosa. Maka bersihkanlah nafsu dan sifat-sifat keburukan kamu dari *mursyid* yang dapat menuntun dan menunjukkan keselamatan menuju Tuhan.<sup>115</sup>

<sup>114</sup> Al-Jailani, *Tafsīr al-Jailani*, 431.

<sup>115</sup> Al-Jailāni, *Tafsīr al-Jailāni*, 431.

Bagian 4

# *Țahārah* dalam Perspektif Sufistik

### Kajian Ayat *Ṭahārah*

#### Identifikasi Ayat

Sepanjang penelusuran penulis, setidaknya ada dua ayat yang digunakan sebagai dasar dalil *naqli* terminologi *ṭahārah* dalam literatur fiqih. Kedua ayat tersebut adalah Surat Al-Nisa' ayat 43 yang menerangkan secara eksplisit mengenai larangan shalat dalam keadaan mabuk, junub, dan berhadas kecil, dan diperbolehkannya tayamum dalam keadaan sakit, dalam perjalanan, mendatangi jamban, dan menyentuh wanita. Sedangkan yang *kedua* adalah Surat Al-Maidah ayat 6 yang secara umum menerangkan hal yang sama dan ada imbuhan tata cara berwudu. Kedua ayat tersebut adalah ayat primer yang akan digunakan dalam pisau analisis penulis. Berikut adalah redaksi dari kedua ayat tersebut:

Surat Al-Nisa' ayat 43:

يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْرَبُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنتُمْ سُكَارَىٰ حَتَّىٰ تَعْلَمُواْ مَا تَقُولُونَ وَلَا جُنْبَا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّىٰ تَغْلَسُلُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدٌ مِّنكُم

مِّنَ ٱلْغَآئِطِ أَوْ لَمَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَٱمُسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًا غَفُورًا ١١٦

Surat Al-Maidah ayat 6:

### 2. Penafsiran Surat Al-Nisa' ayat 43

Dalam menafsirkan ayat ini, terlihat penafsiran al-Jailani tidak jauh berbeda dengan mayoritas ulama termasuk al-Gazali. Hal ini terlihat ia menjelaskan bahwa turunnya ayat ini disebabkan karena orang-orang mukmin pada waktu itu meminum khamr sebelum

<sup>116</sup> Terjemahan: "Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu shalat, sedang kamu dalam keadaan mabuk, sehingga kamu mengerti apa yang kamu ucapkan, (jangan pula hampiri mesjid) sedang kamu dalam keadaan junub, terkecuali sekedar berlalu saja, hingga kamu mandi. Dan jika kamu sakit atau sedang dalam musafir atau datang dari tempat buang air atau kamu telah menyentuh perempuan, kemudian kamu tidak mendapat air, maka bertayamumlah kamu dengan tanah yang baik (suci); sapulah mukamu dan tanganmu. Sesungguhnya Allah Maha Pemaaf lagi Maha Pengampun"

<sup>117</sup> Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan shalat, maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan sapulah kepalamu dan (basuh) kakimu sampai dengan kedua mata kaki, dan jika kamu junub maka mandilah, dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan atau kembali dari tempat buang air (kakus) atau menyentuh perempuan, lalu kamu tidak memperoleh air, maka bertayammumlah dengan tanah yang baik (bersih); sapulah mukamu dan tanganmu dengan tanah itu. Allah tidak hendak menyulitkan kamu, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan nikmat-Nya bagimu, supaya kamu bersyukur.

mereka shalat. Pada saat itu khamr belum diharamkan. Sehingga ketika shalat mereka lalai dalam rukun-rukun shalat. Kemudian turun ayat ini yang melarang orang mukmin melakukan shalat dalam keadaan mabuk sehingga sadar dengan apa yang diucapkan dalam shalat. Lafaz shalat (الصلاة) dalam ayat ini ditakwilkan dengan ungkapan menghadap zat Tuhan dengan segala anggota badan disertai dengan rendah diri dan khusyu', mengakui sebagai hamba yang hina, merasakan lemah dan kekurangan. Oleh karena itu, dalam melakukan shalat harus menghilangkan rasa kesusahan dan fikiran dari sifat-sifat tercela. Penafsiran al-Jailāni tidak begitu detail dalam menafsirkan ayat. Namun yang menjadi perbedaan dengan kebanyakan penafsir adalah dalam menafsirkan lafaz shalat (الصلاة). Kebanyakan mufasir menafsirkan dengan shalat sebagaimana zahirnya.

Seperti al-Baidāwi (691 H) menurutnya "janganlah mendirikan shalat dalam keadaan hilang akal yang disebabkan mabuk atau tidur, hingga sadar dan mengetahui apa yang diucapkan dalam shalat. Al-Baidāwi menjelaskan asbāb alnuzūl (sebab turunnya) ayat ini dengan sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Abdurrahman bin Auf menjadi menjadi sudah kebiasaan para sahabat sebelum diharamkannya munum khamr/ arak, mereka makan-makan dan minum-minum bersama. Ketika masuk waktu shalat maghrib salah satu dari mereka menjadi imam shalat dan membaca (أعبد ما تعبدون). kemudian turunlah ayat ini. Dan jangan pula shalat dalam keadaan junub, kecuali hanya lewat saja. al-Baidawi mengutip pendapatnya Imam Syafi'i yang membolehkan bagi orang junub hanya sekedar

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Al-Jailāni, *Tafsīr al-Jailāni*, 363.

lewat di depan masjid. Berbeda dengan Imam Abu Hanifah yang mensyaratkan adanya air di dalam masjid atau adanya jalan di depan masjid. (حتي تغتسلوا) memberikan batasan bagi orang yang sedang junnub diperbolehkan shalat sampai ia telah mandi. 119

Adapun penafsiran menurut *Ibnu Katīr* (774 H) sebab turunnya ayat tersebut didukung oleh beberapa hadis yang mempunyai makna yang sama walaupun dalam redaksi yang berbeda. Di antaranya adalah hadis yang diriwayatkan oleh Abdurrahman bin Auf sebagaimana yang telah dijelaskan dalam penafsiran al-Baidawi. Ayat tersebut melarang mendirikan shalat dalam keadaan mabuk dan tidak sadarkan diri apa yang diucapkan. Ayat tersebut juga melarang masuk masjid bagi orang yang sedang junub kecuali hanya lewat jalan yang berada di masjid, sebagaiman dikutip dari pendapatnya Ibnu Abbas. Hingga orang yang junub tersebut mandi janabah. Ayat ini dijadikan dalil oleh Imam Abu Hanifah, Malik, dan Syafi'i tentang keharaman berdiam diri di dalam masjid hingga ia mandi. Berbeda dengan Imam Ahmad yang membolehkan cukup dengan berwudu saja. Selanjutnya Ibnu Kastir menjelaskan maksud ayat dengan bolehnya tayamum ketika seseorang dalam keadaan sakit. Menurutnya sakit yang diperbolehkan tayamum adalah jika terkena air akan menimbulkan sakit yang lebih parah lagi atau dapat memperlama proses penyembuhan ketika terkena sakit. Sebagian ulama ada yang berpendapat semua jenis penyakit dengan mutlak, tanpa mempertimbangkan dampak jika terkena air. 120

<sup>119</sup> al-Baidawi, *tafsir al-Baidawi* Jil. II, 89-90.

<sup>120</sup> Ibnu Kastir, *Tafsir Ibnu Katir*, Jil I, 308-321.

Sedangkan menurut al-Gazālī lafaz (سكارى) dimaknai dengan banyaknya kesusahan dan cinta dunia. Ia juga mengutip pendapatnya wahab bin munabbih salah seorang tabiin yang meninggal pada tahun 110 H dengan mengartikan "mabuk dunia". Ia menghubungkan dengan ayat setelahnya yang berbunyi (تقولون dengan argumen bahwa banyak orang yang shalat dan tidak minum khamr, namun ia tidak mengerti apa yang diucapkan ketika shalat (lalai). 121

Berdasarkan pemaparan di atas, dapat dipahami bahwa al-Jailani dalam menafsirkan Surat Al-Nisa' ayat 43 secara global, tidak terperinci, dan tidak mengutip riwayat hadis dalam menjelaskan sebab turunnya ayat. Penggunaan analisis dari pendapat para mazhab juga tidak terlihat dalam tafsir al-Jailani. Analisis bahasa dan kaedah fiqih juga tidak digunakan oleh al-Jailani berbeda dengan penafsiran yang dilakukan oleh *al-baidawi* dan *Ibnu Katīr* yang menafsirkan dengan sangat detail, tidak hanya dari segi riwayatnya saja, namun dijelaskan dari sudut perspektif fiqih, pendapat para ulama mazhab, dan penjelasan ayat yang masih bersifat umum. Namun secara global, inti dari ayat tersebut adalah sama dengan apa yang telah ditafsirkan oleh al-Jailani. bahkan secara teknis, al-Jailani sudah memulai menafsirkan ayat dengan melihat dimensi batinnya. Misalnya dalam menafsirkan shalat (الصلاة) dengan ungkapan menghadap zat Tuhan dengan segala anggota badan disertai dengan rendah diri dan khusyu', mengakui sebagai hamba yang hina, merasakan lemah dan kekurangan. Oleh

\_

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Muhammad Raihan, *Tafsīr al-Imām Al-Gazalī*, (Mesir: Dar al-Salam, 2010), 121.

karena itu, dalam melakukan shalat harus menghilangkan rasa kesusahan dan fikiran dari sifat-sifat tercela. Shalat menurut al-Jailāni tidak hanya sekedar gerakan jasmaniyah saja, melainkan mencakup sikap batin yang berada dalam hati. Shalat yang memperhatikan zahirnya seperti syarat dan rukun, disebut dengan istilah *salāt al-syari'at* sedangkan yang mencakup amaliyah batin disebut dengan istilah *salāt ṭarīqah.*<sup>122</sup> Sehingga nuansa sufistik sudah terlihat dari penafsiran al-Jailāni tersebut. Sedangkan al-Gazāli lebih simpel lagi dalam menafsirkan ayat. Namun baik al-Jailai dan al-Gazāli mempunyai satu kesamaan yaitu mereka berdua sudah mulai menyingkap makna batin dari ayat, sehingga ayat tersebut mempunyai nasehat yang harus dilakukan oleh umat Islam.

Kemudian lafaz (جنبا) dimaknai dengan keadaan junub. Karena keluarnya air mani pada seseorang menunjukkan ada kekuatan syahwat yang besar yang mana syahwat tersebut identik dengan syahwat hewan dan jauh dari derajat iman dan tauhid. Demikian analisis al-Jailānī dalam menyingkap makna junub dari perspektif ruhaniah seseorang. Dalam keadaan junub jiwa seseorang jauh dari suci, sehingga ia dilarang untuk mendekati masjid/ shalat sampai ia mensucikan diri dengan mandi. Kemudian pada ayat selanjutnya, al-Jailānī sependapat dengan mayoritas mufasir dalam menafsirkan ayat, yaitu diperbolehkan tayamum dalam tiga keadaan, pertama, Orang yang sedang sakit, karena khawatir jika terkena air dapat memperparah keadaan. Kedua, Orang yang sedang dalam perjalanan dan tidak menemukan air untuk bersuci. Ketiga, Orang yang menyentuh wanita atau menjima'.

<sup>122</sup> Al-Jailani, Sirr al-Asrar, 104.

<sup>88 |</sup> *Țaharah dan Tafsir Isyari* 

Tata cara tayamum yaitu dengan menyapu muka dan kedua tangan. Dalam masalah ini, al-Jailāni tidak memperpanjang pembahasan sebagaimana mayoritas *mufassir* yang banyak menjelaskan khilafiah dalam tata cara tayamum. Ia juga tidak menyandarkan penafsirannya dengan riwayat-riwayat hadis. 123 Berbeda dengan mufasir lain seperti Al-Baiḍawi. 124

Adapun al-Gazāli menafsirkan ayat (...ولا جنبا النخ) dengan larangan bagi orang junub, bagi orang yang menyentuh atau menjima wanita, ia berpegangan pada pendapat Imam al-Syafi'i. Namun ketika orang tersebut tidak menemukan air, maka diperbolehkan tayamum.

Mencermati tafsir Surat Al-Nisa' ayat 43 yang dilakukan oleh al-Jailani dan al-Gazali penulis mendapatkan kesimpulan bahwa al-Jailani dalam menafsirkan al-Qur'an tidak serta merta menggunakan metode irfani atau dengan dimensi batiniyah saja, melainkan tetap

<sup>123</sup> Al-Jailani, Tafsir al-Jailani, 363-364

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Al-Baidawi dalam menafsirkan kelanjutan ayat tersebut yang agak detail dari al-Jailani. Ia juga berpendapat bahwa ayat tersebut berisikan larangan shalat dalam keadaan junub, kecuali hanya lewat saja. al-Baidawi mengutip pendapatnya Imam Syafi'i yang membolehkan bagi orang junub hanya sekedar lewat di depan masjid. Berbeda dengan Imam Abu Hanifah yang mensyaratkan adanya air di dalam masjid atau adanya jalan di depan masjid. (حتى تغتسلوا) memberikan batasan bagi orang yang sedang junnub diperbolehkan shalat sampai ia telah mandi. Apabila seseorang dalam keadaan sakit sehingga ia khawatir untuk menggunakan air, atau dalam perjalanan untuk bepergian, atau selesai kembali dari jamban, atau menyentuh wanita (Imam Syafi'i menjadikan dalil batalnya wudu), ada pula ulama yang memahaminya melakukan jima', kemudian tidak menemukan air untuk bersuci maka bertayamumlah menggunakan tanah yang suci. Adapun anggota tayamum yang wajib disapu adalah wajah dan tangan, sebagajmana dalam firman-Nya (فامسحوا بوجوهكم وايديكم). Ada perbedaan pandangan antar ulama mengenai menyapu tangan. Menurut al-Baidawi batasnya menyapu tangan dalam tayamum adalah digiaskan sebagaimana membasuh tangan dalam wudu, yaitu sampai ke siku-siku. (al-Baidawi, *tafsir al-Baidawi* Jil. II, 89-90.)

mempertahankan dimensi lahiriyah. Dimensi lahiriyah ayat terlihat ketika menafsirkan ayat tersebut, al-Jailāni tidak jauh berbeda dengan mayoritas mufasir lain, yakni kewajiban bersuci ketika hendak melaksanakan sholat, kewajiban mandi bagi orang yang junub dan perihal tayamum. Sehingga ayat tersebut dapat disimpulkan secara garis besar berbicara tentang masalah wudu, mandi junub, dan tayamum. Sedangkan al-Gazāli juga tidak jauh berbeda dengan al-Jailāni yang masih dominan menafsirkan ayat dari dimensi zahir, walaupun tidak dipungkiri ada nuansa batin dalam penafsirannya. Secara komprehensif penafsiran keduanya tidak jauh dengan mufasir lain. Hal yang berbeda dengan al-Jailāni adalah menyebutkan pendapat Imam Mazhab seperti Imam Syafi'i, Abu Hanifah dan sebagainya. Namun mereka tidak menjelaskan secara detail bagaimana cara bertayamum, syarat-

<sup>125</sup> Hamka menafsirkan junub dalam ayat ini dengan keadaan sesudah beretubuh atau keluar mani sebab yang lain misalnya mimpi. Ketika sesorang berjunub maka lelah dan letih segala persendian di urat dan saraf, karena mani itu adalah sari dari seluruh badan. Ketika seseorang berjunub maka ia tidak dalam keadaan suci dan bersih, ia harus mandi dahulu sebelum melakukan shalat, sebab wudu saja tidak cukup. Namun ketika seseorang sedang sakit, atau dalam keadaan di perjalanan, atau datang dari jamban, dan menyentuh perempuan kemudian tidak menemukan air boleh bertayamum dengan menggunakan tanah. (Hamka, *Tafsir al-Azhar*, 149).

M Quraish Shihab dalam tafsir al-Misbah, Ia menjelaskan Surat Al-Nisa' ayat 43 sebagai larangan melaksanakan shalat dalam keadaan mabuk, larangan mendekati masjid dalam keadaan junub, sehingga mengerti dan mengetahui apa yang mereka baca. Kemudian ia menjelaskan maksud mandi adalah menyiram seluruh badan dengan air atau mencelupkannya ke dalam air. Kemudian bagi orang yang sakit, dalam bepergian, keluar dari jamban, dan menyentuh perempuan, namun tidak menemukan air untuk mandi dan berwudu maka dibolehkan tayamum. (M Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah*, Jil. II, (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 452-453).

syarat tayamum, dan hal yang membatalkan tayamum sebagaimana dijelaskan oleh mufasir lain.

Hal yang tidak mengherankan bahwa ajaran tarekat al-Jailāni selalu mengedepankan syari'at terlebih dahulu. Walaupun ajaran tarekatnya banyak mengadopsi dari dimensi kebatinan/ ruhaniyah, namun al-Jailāni tetap mengedepankan ajaran syari'at (al-Kitab dan al-Sunnah) terlebih dahulu. Sebagaimana nasehat-nasehat al-Jailāni terhadap para pengikutnya agar selalu berpegang teguh pada al-Qur'an dan sunnah. *Kedua*, penafsiran Syaikh Abdul Qadir al-Jailāni dinilai bersih dari pemikiran dan filsafat yang dominan pada masanya sebagai hasil dari penerjemahan ilmu pengetahuan Yunani dan pengaruhnya terhadap akal dan pemahaman.

Banyak di antara para sufi pada waktu itu yang terpengaruh dari jaring-jaringnya sehingga mereka membuat istilah yang aneh seperti *hoyle, aradh* dan *jauhar*. <sup>126</sup> Sama halnya dengan al-Gazāli yang selalu mengedepankan syari'at dan tidak mengesampingkan tarekat dan hakekat. Bahkan al-Gazāli adalah sufi pertama dalam mengharmoniskan ketiga konsep tersebut yang mana sebelumnya telah berkembang konsep sufi yang tidak mengindahkan syari'at sebagaimana ia menentang ajaran *hulūl* dan *wiḥdatu wujūd*.

## 3. Penafsiran Surat Al-Maidah ayat 6

Sebelum menafsirkan Surat al-Maidah ayat 6, terlebih dahulu a-Jailani menyebutkan *munāsabah* dengan ayat sebelumnya. Ia menyatakan bahwa dalam ayat ini akan dijelaskan jalan / metode untuk kembali kepada Tuhan (hubungan vertikal). Setelah dijelaskan

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Ismail Nawawi, *Tarekat Qadiriyah wa Naqsyabandiyah*; *Sebuah Tinjauan Ilmiyah dan Amaliyah*, (Surabaya: Karya Agung Surabaya, 2008), 33.

pada ayat-ayat sebelumnya yang mengatur tentang perihal kehidupan manusia yang meliputi makanan yang halal dan haram, pernikahan, dan bagaimana hidup bermasyarakat dengan baik (hubungan horizontal).

Lafaz (يا ايها الذين امنو) orang yang beriman pada ayat ini diartikan dengan orang yang meng-esakan Tuhan dan mensucikan Tuhan dari sifat lemah. Lafaz tersebut biasa ditafsirkan oleh para penafsir konservatif dengan makna orang-orang yang beriman kepada Allah dan rasul-Nya. Namun al-Jailani menggunakan makna yang berbeda dengan mufasir lain. Dari sinilah yang membedakan antara tafsir ulama sufi dan tafsir lain. Mereka (ulama sufi) mencoba menyingkap makna yang dibalik ayat al-Qur'an. 127

Dalam tafsir al-Jailani lafaz (اذا فمتم الي الصلاة) ditakwilkan dengan "apabila kamu ingin keluar dari sifat mampu, dan menyerahkan segalanya kepada Sifat Keesaan Tuhan, dan cinta kepada-Nya". Pada tafsir-tafsir klasik hingga modern, lafaz (alṣalāh) pada umumnya, para mufasir menafsirkan dengan makna "shalat" atau hendak mendirikan shalat. Al-Jailani menakwilkan ayat tersebut dengan makna esensi dari shalat tersebut, yakni melepaskan sifat hamba menuju Keesaan Tuhan disertai dengan rasa rindu yang mendalam sehingga dapat mendekatkan seorang hamba kepada Tuhan-Nya. Dengan kedekatan seorang hamba dengan Tuhannya, maka ia akan dengan mudah munājah atau bebisik kepada-Nya. Oleh karenanya, dalam tarekat - seorang sālik (seorang

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Kutipan redaksi penafsiran

<sup>(</sup>يا ايها الذين امنوا) بوحدة ذات الحق و تنزهه عن وصمة الكثرة

Hai orang-orang yang beriman dengan Keesaan zat Yang haq dan menyucikan hati dari kotoran

<sup>92 |</sup> *Taharah dan Tafsir Isyari* 

yang merambah jalan kesucian) yang hendak menghadap zikir, maka diwajibkan bersih dan suci secara lahiriyah terlebih dahulu. Hal ini termasuk salah satu adab yang harus dikerjakan oleh *sālik*. <sup>128</sup>

Ayat setelah itu yakni (fagsilū wujūhakum) yang mana umumnya ditafsirkan dengan: membasuh muka" dalam wudu, di sini al-Jailani memberikan makna yang berbeda, yaitu "maka basuhlah dengan air cinta (*mā' al-mahabbah*), rindu (*syauq*), pemikat Tuhan (jazb al-Ilahi)". Ia mencoba menyingkap makna zahir membasuh muka diartikan menjadi cinta (*mahabbah* ) dan rindu (*syauq*). 129 Wajah adalah termasuk anggota badan yang mulia. Seorang sālik yang hendak berzikir harus menghadapkan wajahnya ke kiblat seraya menundukkan kepalanya. Dalam praktik zikir tujuh latifah, wajah termasuk dalam katagori latifat al-nafs yaitu letaknya sifatsifat nafsu amarah yang banyak memerintahkan kepada keburukan, panjang dan khayalan. Dengan berzikir yang angan-angan dipusatkan ke *latīfat al-nafs* yaitu di bagian wajah (tepatnya di antara dua kening) maka diharapkan sālik akan mempunyai pikiran yang tenang, tentram. Sehingga sifat-sifat yang keluar dari nafsu ammarah diganti dengan sifat cinta dan rindu kepada Allah Swt. Untuk menuju konsep hakekat maka seorang *sālik* salah satunya adalah melepaskan dari sifat-sifat tercela, nafsu dan kotoran hati. Sifat-sifat tercela tersebut terdiri dari akhlak yang bersifat hewan / al-akhlaq alzamīmah al-bahīmiyah seperti makan, minum, marah, rakus dan lain sebagainya. Seorang sālik harus membersihkan dari sifat-sifat tersebut disamping juga membersihakan sifat syaitaniyah sombong,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Liahat: Al-Jailāni, *Tafsīr al-Jailāni*, 430.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> Liahat: Al-Jailani, *Tafsīr al-Jailani*, 430.

ujub, hasud dan sebagainya. <sup>130</sup> Ketika *sālik* sudah terlepas dari semua sifat-sifat tercela tersebut, maka hatinya menjadi lebih bersih dan jernih yang kemudian ia melanjutkannya dengan mengisi hati tersebut agar selalu menjalankan perintah-perintah Allah Swt. Langkah tersebut termasuk langkah awal agar *sālik* bisa mencapai derajat yang paling tinggi yaitu hakekat. <sup>131</sup>

"Membasuh tangan hingga siku-siku kemudian membasuh muka dan kedua tangan" ini adalah makna yang biasa digunakan dalam menafsirkan ayat (فاغسلوا وجوهكم وايديكم), oleh al-Jailani ditakwilkannya ayat tersebut menjadi "Kemudian bersihkanlah tangan kamu dari kotoran-kotoran dunia. Sehingga kamu dapat mencapai kesucian yang sempurna. 132 Di dalam adab seorang salik tarekat sufi, sebelum ia menghadap kepada Tuhannya, diharuskan terlebih dahulu menghilangkan kemegahan dunia, materialistis, riya', sombong dan sebagainya. Oleh karena itu, tangan yang dijadikan simbol sebagai anggota badan yang sangat aktif dalam memperoleh kemegahan dunia harus dikontrol dan dibersihkan sehingga *sālik* dapat merambah ke jalan Tuhan. Tidaklah mungkin jalan menuju Tuhan dapat diperoleh tanpa membersihkan hati dari kemegahan duniawi. Langkah tersebut adalah bukan satu-satunya langkah untuk mencapai derajat hakekat. Masih banyak langkah yang lain yang diperlukan untuk mencapai derajat tersebut. Namun,

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Lihat: Al-Jailāni, Sirr al-Asrār, 69.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Al- Jailani mengklasifikasikan terminologi ilmu menjadi empat, yaitu ilmu zahir/ Syari'at, ilmu batin/ *Ṭāriqah* / tarekat, ilmu ma'rifat, dan hakekat. Semua ilmu tersebut menurut al-Jailāni harus dilalui oleh seorang muslim. (Al-Jailāni, *Sirr al-Asrār*, 62).

<sup>132</sup> Al-Jailani, Tafsir al-Jailani, 430.

langkah tersebut adalah hal yang paling mendasar yang harus ditempuh oleh  $s\bar{a}lik$ .

Setelah kamu membersihkan muka dan tangan, maka hancurkanlah sifat ego kamu dan keinginan nafsu kamu. Kepala ditafsirkan sebagai sifat keegoisan seorang hamba. Wajah dan kepala berada dalam satu bagian. Setelah *sālik* membersihkan wajah yang diisyaratkan dengan membersihkan diri dari kemegahan dunia, dalam membasuh kepala disimbolkan dengan membersihkan dari sifat keegoisan diri sendiri dengan mengikuti hawa nafsu yang terletak pada *laṭīfat al-nafs*.

Kemudian makna "kaki" dalam ayat (ارجاكم) arjulakum dimaknai dengan sulūk atau mengosongkan diri dari sifat-sifat yang tercela dan mengisinya dengan sifat yang terpuji. Sementara lafaz (الي الكعبين) ila al-ka'bain yang mana umumnya dimaknai dengan "sampai dua mata kaki", dalam tafsir al-Jailāni ditafsirkan dengan "sampai habis dan terputusnya perjalanan seorang hamba sehingga ia dalam keadaan fanā'. Zikir yang dilakukan secara terus menerus (langgeng) yang disertai dengan penyucian hati dan jiwa adalah hal yang dianjurkan dalam tarekat qadiriyah maupun tarekat yang lain. Hal demikian merupakan salah satu cara yang akan membawa seorang sālik ke maqam fanā' yang menjadi esensi dari pada para praktisi tarekat. Jika seorang sālik sudah masuk ke maqam fanā', berarti ia sudah melepaskan sifat-sifat manusia. Sehingga ruh sucinya dapat mengetahui (ma'rifah) zat Allah Swt. Dalam maqām/tingkatan ini, sālik juga dapat menhetahui Nabi Muhammad Saw. 133

<sup>133</sup> Lihat: Al-Jailani, Sirr al-Asrar, 64.

Lafaz junuban yang umum dimaknai dengan junub, yaitu keadaan seseorang yang mempunyai hadas besar. Hadas besar yang mewajibkan seseorang mandi terlebih dahulu sebelum melakukan ibadah seperti shalat, tawaf, membaca al-Qur'an dan sebagainya. Junub dalam pandangan fikih terjadi pada laki-laki maupun perempuan. Bagi laki-laki dan perempuan yang melakukan hubungan seksual (jima'), haid dan nifas dialami khusus perempuan. Pandangan ini berbeda jika dilihat dalam kaca mata tasawuf, terbukti dalam tafsir al-Jailani lafaz junuban dimakanai sebagai suatu kotoran hati yang bersemayam dalam hati manusia. Baik *junuban* dalam perspektif fikih maupun tasawuf, kedua-duanya harus dibersihkan dan disucikan. Namun cara penyuciannya berbeda-beda. Dalam perspektif fikih, penyucian atas orang yang sedang junub adalah ditegaskan dalam ayat setelahnya (فاطهروا) fattaharū"maka bersucilah". Cara bersuci dalam ayat ini ditafsirkan oleh mayoritas ulama dengan "mandi junub", yaitu meratakan air ke seluruh anggota badan dengan disertai niat tertentu. Sedangkan cara mensucikan seseorang yang sedang junub menurut al-Jailani (perspektif sufi) adalah dengan berupaya keras dalam riyadah (latihan batin yang dilakukan oleh ahli tasawuf). Latihan ini bisa berupa puasa dan meninggalkan kesenangan duniawi. Dalam tafsir al-Jailāni dijelaskan bahwa latihan yang dimaksud adalah memutus ketergantungan-ketergantungan kepada selain Allah Swt dan meninggalkan kesenangan-kesenangan duniawi juga sifat-sifat tercela manusia. Junub adalah hadas besar yang harus dibersihkan dengan cara menyiramkan air ke seluruh badan. 134 Oleh karena itu,

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Al-Jailani, *Tafsir al-Jailani*, 430.

<sup>96 |</sup> *Țaharah dan Tafsir Isyari* 

dalam tarekat ada zikir yang dipusatkan ke seluruh tubuh atau dinamakan dengan *latīfatul qalābiyah*. Praktik zikir yang terpusat pada latifah ini dalam tarekat tidak hanya dilakukan secara temporal saja, melainkan harus dilakukan dengan langgeng, terutama dilakukan setelah shalat yang bertujuan agar sifat-sifat kelalaian diganti dengan ilmu dan amal.

Lafaz (مرضى) *marḍā* yang biasa ditafsirkan dengan sakit berat yang menyebabkan seseorang tidak dapat menggunakan air, dalam tafsir al-Jailāni ditakwilkan dengan orang yang terkena sakit sebab racun egonya / *imkān* dan menjadikan kamu terbui, atau dalam perjalanan menuju Tuhan sendiri. Kemudian (او علي سفر) au 'alā safarin (atau dalam perjalanan) tidak dimaknai dengan perjalanan zahir layaknya orang yang bepergian, namun al-Jailāni melihatnya dari dimensi batin (esoteris) yaitu dimaknai dengan perjalanan seorang hamba menuju Tuhan-Nya yang mempunyai sifat *ḥaqq*.

Al-ghaiṭ (الغائط) banyak mufasir yan menafsirkan dengan kakus. Namun Al-ghaiṭ dalam tafsir al-Jailāni dimaknai dengan kotoran-kotoran dunia yang meliputi cinta kedudukan, harta, dan kepemimpinan.  $^{135}$ 

Lafaz (او لامستم النساء) au lāmastum al-nisa' dalam perspektif fikih mengandung dua makna. Pertama melihat zahirnya ayat yaitu menyentuh perempuan. Kedua dimaknai dengan hubungan seksualitas (jimā'). Dalam tafsir al-Jailāni dimaknai dengan dibuat keji oleh perempuan. Al-Jailāni berargumen bahwa perempuan adalah alat atau tali setan yang paling kuat dalam menggoda manusia

<sup>135</sup> Al-Jailani, Tafsir al-Jailani, 431.

yang bisa memalingkan laki-laki dari jalan kebenaran dan keselamatan. 136

Falam tajidū mā'an (فلم تجدوا) dalam lanjutan ayat 6 pada surat al-Maidah diartikan "tidak menemukan air". Ayat tersebut berkaitan dengan apa yang sudah dijelaskan sebelumnya. Artinya, jika dalam keadaan junub, sakit, atau dalam bepergian hendak bersuci dan kemudian tidak ditemukan air. Demikian penafsiran mayoritas ulama. Jika dibandingkan dengan penafsiran al-Jailāni, falam tajidū mā'an ditakwilkan dengan "tidak menemukan di dalam hati rindu/cinta (syauq), (maḥabbah) kepada Allah yang mempunyai sifat ḥaqq karena suatu kotoran yang ada di dalam hati dan ketergantungan kepada selain Allah Swt yang menghalangi dari fanā'. 137

"Maka bertayamumlah menggunakan tanah yang baik (bersih)". Oleh al-Jailāni "tayamum" dimaknai dengan "menghadap dan menuju", dan (صعيدا طييا) ṣa'idan ṭayyiban dimaknai dengan mursyid yang sempurna, menyempurnakan dan bersih dari segala kotoran, sifat-sifat tercela, dan dosa.

Dari penjelasan ayat وان كنتم مرضى sampai صعيدا طبيا penulis menganalisis bahwa seorang sālik yang mempunyai penyakit hati yaitu adanya sifat ke-egoisan. atau, sālik yang tertipu oleh gemerlap dunia, jabatan, dan harta, atau mempunyai hawa nafsu yang kuat (syahwat). Jika dalam keadaan-keadaan tersebut sālik tidak menemukan rasa cinta kepada Allah Swt maka ia dianjurkan untuk

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Al-Jailani, *Tafsir al-Jailani*, 431.

<sup>137</sup> Al-Jailani, *Tafsir al-Jailani*, 431.

<sup>98 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

menemui sang mursyid<sup>138</sup> (seseorang yang menunjukkan manusia ke jalan hidayah Allah). Hal ini adalah upaya yang paling fundamental dalam wilayah tarekat. Seseorang yang ingin merambah ke jalan Allah Swt harus dilakukan dengan tuntunan seorang mursyid yang sempurna. Agar ia selalu dalam bimbingan mursyid dalam rangka merambah ke jalan Tuhan yang Haq. Dalam praktik tarekat, mencari mursyid yang sempurna adalah wajib bagi sālik yang ingin menggapai ke maqam ma'rifah. Al-Jailani menyebutnya sebagai talqin atau tuntunan dari seorang syaikh kepada muridnya (sālik) yang ingin menggapai derajat hakekat. Al-Jailani mendasarkan ajarannya tersebut kepada riwayat Ali bin Abi Talib yang dibimbing langsung oleh Nabi untuk mengucapkan kalimat tayyibah ( צ ול אוצ ) yang mana Nabi sendiri dibimbing langsung oleh malaikat jibril. Kemudian Ali membimbing para sahabat dan para sahabat mengajarkannya ke murid-murid mereka sampai sekarang. 139 Sehingga tarekat qadiriyah ini terbentuk secara organisir dari peristiwa tersebut.

Lafaz (فامسحوا بوجوهكم) famsaḥū bi wujūhikum wa aidīkum diartikan dan ditafsirkan dengan "mengusap wajah dan tangan". Dalam tayamum anggota badan yang diusap dengan debu atau tanah

<sup>138</sup> Dalam dunia sufi, seorang mursyid dengan syarat-syarat tertentu seperti pengangkatan diangkat oleh mursyid sebelumnya, melalui wasiat mursyid sebelumnya, dan diangkat oleh mursyid tarekat di daerah yang belum ada mursyidnya. Adapun syarat-syarat seseorang yang patut diangkat menjadi mursyid tarekat di antaranya adalah seseorang yang alim dalam bidang fiqih dan aqidah, seseorang yang ma'rifat, sempurna hati dan adabnya, bersih dari penyakit hati dan mengetahui bagaimana cara menjaganya, mempunyai sifat kasih sayang terhadap semua orang Islam, dan lain sebagainya. Sumber: Ismail, *Tarekat Qadiriyah wa Naqsyabandiyah* 78-79.

<sup>139</sup> Lihat: Al-Jailāni, Sirr al-Asrār, 68.

adalah bagian wajah dan tangan saja. Hal yang diperselisihkan adalah batasan megusap tangan apakah sampai siku-siku atau tidak. Sebagian ulama ada yang berpendapat sampai siku dengan mengkiaskan dengan membasuh tangan dalam wudu. Sebagian ulama yang lain hanya mengusap sampai pergelangan tangan dengan melihat zahir ayat. Amun dalam penafsiran sufi (al-Jailani), lafaz famsaḥū bi wujūhikum wa aidīkum ditakwilkan dengan menghapus sifat nafsu yang batil dan sifat-sifat tercela. Kemudian lafaz (ai) minhu dengan dhomir yang kembali kepada tanah/ debu, dimaknai dengan mursyid yang memberikan petunjuk untuk keselamatan menuju jalan Tuhan. Mursyid yang menuntun sālik sehingga menjadi hamba yang hati dan jiwanya bersih dari nafsu dan sifat-sifat tercela yang menjadi dasar utama untuk dapat menggapai ma'rifah kepada Allah Swt dan selamat menuju jalan-Nya.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Menurut Quraish Shihab ayat ini menunjukkan bahwa dalam bertayamum hanya wajah dan tangan yang harus diusap dengan tanah, apapun sebab tayamum dan tujuannya, baik digunakan sebagai ganti wudu atau mandi. Yang diperselisihkan antar ulama adalah dalam hal cakupan mengusap tangan. Di antara mereka ada yang berpendapat mengusap tangan sampai siku, ada juga yang memahaminya sampai pergelangan tangan. M Quraish Shihab, *Tafsir al-Misbah*, Jil. II, (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 454.

Tayamum merupakan keistimewaan umat Islam. Salah satu hikmahnya adalah tayamum disyari'atkan untuk memantapkan keharusan bersuci dalam jiwa umat Islam, serta menetapkan shalat dan ketinggian derajatnya dalam hati umat Islam. Sehingga mereka tidak diberi kesempatan untuk tidak mengagungkan Allah dalam shalat dengan tayamum ketika tidak menemukan air. Namun M Quraish Shihab di akhir pembahasan penafsiran ayat ini tidak menemukan jawaban yang memuaskan sebab mengguanakan tanah sebagai ganti bersuci dengan air. Menurut gurunya Habib Abdul Kadir Bilfaqih hal tersebut untuk mengingantkan manusia bahwa ia tercipta dari tanah, semua unsur tanah ada di dalam dirinya, dan pada akhirnya ia akan kembali ke tanah. Maka tak heran jika Allah menjadikan tanah sebagai cara bersuci. Shihab, *Tafsir al-Misbah*, 456.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Al-Jailani, *Tafsir al-Jailani*, 431.

"Allah tidak hendak menyulitkan kamu, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan menyempurnakan nikmat-Nya bagimu, supaya kamu bersyukur". Lafaz *ḥaraj* imaknai dengan kesulitan dalam *wuṣūl* berjalan menuju (Allah). *Liyuṭahhirakum* dimaknai dengan mensucikan dari kotoran-kotoran. "Menyempurnakan nikmat-Nya" nikmat di sini dimaknai dengan surga (*mā lā ainun ra at wa lā uzunun sami 'at wa lā kaṭara 'alā qalbi basyar*). 142

Adapun menurut al-Gazāli, ayat tersebut menjelaskan tentang kewajiban berwuḍu ketika ingin melaksanakan shalat. al-Gazāli juga menjelaskan bahwa menurut jumhur ulama kewajiban berwuḍu bagi orang yang berhadas ketika ingin melakukan shalat. Sehingga bagi orang yang masih suci yang ingin melaksanakan shalat, maka ia tidak diwajibkan lagi berwuḍu. Kemudian lafaz (المستم) al-Gazāli menafsirkan dengan menyentuh wanita ataupun jima'. Dan ketika dalam keadaan tertentu tidak dapat menggunakan air, maka diperbolehkan tayamum.

Dari pemaparan di atas terlihat bahwa penafsiran al-Jailāni lebih kental dengan nuansa sufistiknya dalam menafsirkan ayat *ṭahārah*. Latar belakang sufistik beliau sangat mempengaruhi dalam penafsirannya. Walaupun dalam Surat Al-Nisa' ayat 43 masih dominan penafsirannya secara zahir, namun dalam Surat Al-Maidah ayat 6 hampir keseluruhan ayat ditafsirkan dari perspektif sufistik. Sama halnya dengan al-Gazāli, ia menafsirkan ayat *ṭahārah* juga melihat dari dimensi esoteris. Walaupun ia tetap mempertahankan penafsiran secara eksoteris. Baik al-Gazāli maupun al-Jailāni

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Al-Jailani, *Tafsir al-Jailani*, 431.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Raihan, *Tasīr Imam Al-Gazalī*, 136-138.

keduanya sepakat bahwa *ṭahārah* batin lebih penting karena batin adalah tempat menghadap kepada Allah Swt. Hal ini sangat berbeda jika dibandingkan dengan penafsir lain seperti Ibnu Kaṭīr, Hamka dan lainnya yang lebih mengedepanka penafsiran zahir saja. Berikut penulis paparkan secara singkat penafsir lain mengenai Surat Al-Maidah ayat 6.

Ibnu Kastir pada surat al-Maidah ayat 6 secara ringkas ayat tersebut menerangkan perihal tata cara wudu dan tayamum. Pada mulanya Nabi Saw berwudu setiap hendak shalat. Baik dalam keadaan suci maupun tidak suci. Namun setelah *fatḥ makkah* Nabi berwudu sekali untuk beberapa shalat. Hal tersebut dikuatkan oleh hadis yang diriwayatkan oleh beberapa ahli hadis termasuk Imam Muslim. Secara ringkas Ibnu Katsir menjelaskan tata cara berwudu dan tayamum bertendensi pada mazhab Syafi'i. Hal ini dapat dimaklumi melihat latar belakang beliau yang mengikuti mazhab Syafi'i. Walau dalam penafsiran ayat tersebut, Ibnu Katsir sering menyebutkan beberapa pendapat di luar mazhab Syafi'i. <sup>144</sup>

Begitu juga Hamka (mufasir Nusantara) menjelaskan bahwa Surat Al-Maidah ayat 6 secara eksplisit menerangkan wudu. Seseorang yang hendak melakukan shalat wajib baginya melaksanakan wudu terlebuh dahulu. Adapun tata cara wudu menurut ayat ini adalah dengan membasuh muka dan kedua tangan. Batasan-batasan muka adalah ke atas sampai tumbuhnya rambut, ke

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Di sini penulis tidak perlu menjelaskan lagi mengenai penafsiran Ibnu Katsir pada surat al-Maidah 6. Karena penafsiran jelas menerangkan perihal wudu. Yaitu harus membasuh wajah, tangan, menyapu sebagian kepala, dan membasuh kedua kaki. Begitu juga tayamum, yaitu menyapu wajah dengan tanah yang suci dan menyapu kedua tangan hingga siku-siku. Lihat: Ibnu Kastir, *Tafsir Ibnu Kaṭir*, Jil II, 31-43.

<sup>102 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

bawah sampai ujung dagu, dan kekiri kanannya sampai ke telinga. Kemudian setelah membasuh muka diteruskan dengan membasuh ke dua tangan sampai ke siku, dimulai dari tangan kanan. Keudian menyapu sebagian kepala dengan air dengan cara seperti yang telah dicontohkan oleh Rasul, yaitu membasahi tangan kemudian menyapu kepala dari pangkal tumbuhnya rambut sampai ke kuduk. Yang terakhir membasuh ke dua kaki sampai ke mata kaki. 145

Dalam ayat "dan jika kamu sedang berjunub, maka bersucilah kamu". Hamka menafsirkan junub dalam ayat ini dengan keadaan sesudah beretubuh atau keluar mani sebab yang lain misalnya mimpi. Ketika sesorang berjunub maka lelah dan letih segala persendian di urat dan saraf, karena mani itu adalah sari dari seluruh badan. Ketika seseorang berjunub maka ia tidak dalam keadaan suci dan bersih, ia harus mandi dahulu sebelum melakukan shalat, sebab wudu saja tidak cukup. Namun ketika seseorang sedang sakit, atau dalam keadaan di perjalanan, atau datang dari jamban, dan menyentuh perempuan kemudian tidak menemukan air boleh bertayamum dengan menggunakan tanah yang baik.

Dalam akhir ayat ini, yakni "Tidaklah Allah membuat keberatan atas kamu, tetapi Dia menghendaki untuk membersihkan kamu". Hamka menganggap bahwa ayat tersebut adalah sebagai dasar alasan pokok ketika tidak ditemukan air atau membawa kesusahan dan bertambahnya sakit karena memakai air - walaupun ada air - maka diperbolehkan untuk bertayamum menggunakan tanah. Karena Tunah tidak menghendaki keberatan atas hamba-Nya. Oleh karena itu, menurut Hamka sekeras-keras peraturan tetapi ada pengecualian

145 Hamka, Tafsir al-Azhar, 146.

di dalamnya. Tidak hanya dalam hal wudu dan mandi junub, melainkan dalam hal shalat dan puasa ada pengecualian. Misalnya orang tidak sanggup shalat berdiri, maka diperbolehkan duduk. Tidak sanggup duduk maka sambil tidur dan seterusnya. Karena sudah menjadi undang-undang dalam kaidah usul fiqih:

Masyaqat membawa kemudahan

Suatu hal, kalau sudah amat sempit, menjadi lapang

Menolak yang akan rusak lebih didahulukan dari pada mencapai yang manfaat

"dan supaya kamu bersyukur". Hamka menyatakan bahwa dengan jasmani yang bersih dan hati yang suci, dapat mengerjakan shalat dengan hati yang suci dari pengaruh yang lain, maka hal tersebut adalah suatu kenikmatan yang diperoleh oleh jiwa. Dengan shalat maka terlatihlah jiwa dalam mensyukuri nikmat Allah Swt. Sehingga dapat kekal dalam hidup seseorang baik senang maupun susah. 146

Adapun menurut al-Gazāli, *ṭahārah* secara umum memiliki empat tingkatan. *Pertama*, menyucikan lahiriyah dari hadas dan kotoran. *Kedua*, menyucikan anggota tubuh dari kesalahan dan dosa. *Ketiga*, menyucikan hati dari akhlak yang tercela. *Keempat*, menyucikan hati dari selain Allah Swt dan ini adalah tingkatan para

104 | *Ṭaharah dan Tafsir Isyari* 

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Hamka, *Tafsir al-Azhar*, 161.

nabi dan *ṣiddiqin*. Dalam setiap tingkatan di atas, ada bagian-bagian amal di dalamnya, dan yang tertinggi adalah dibukanya tabir keagungan Allah Swt (*ma'rifat*). *Ma'rifat* tidak akan dapat dicapai selain mengosongkan diri dari selain Allah Swt. Adapun amalan tingkatan ketiga adalah amal hati yang harus dilalui dengan membersihkan hati dari akhlak yang tercela dan akidah yang rusak. Kedua tingkatan tersebut saling berkaitan, sehingga seseorang tidak akan mencapai tingkatan *ma'rifah* tanpa ia membersihkan hati dari akhlak yang tercela dan rusakny akidah dan membersihkan diri dari kotoran lahiriyah. Hal inilah yang dimaksud dengan bersuci adalah sebagian dari iman.<sup>147</sup>

Adapun amalan batin yang ditempuh agar seseorang dapat mencapai tingkat *ma'rifah* adalah menghiasi hati dengan akhlak-akhlak yang terpuji dan berakidah dengan benar, bukan akidah rusak. Seseorang tidak dapat melakukan hal ini (menghiasi dengan akhlak terpuji dan akidah yang benar) tanpa ia membersihkan terlebih dahulu tanpa mensucikan hati dari akhlak yang tercela dan rusaknya akidah. Maka penyucian ini adalah hal yang utama yang harus dicapai sebelum seseorang ingin melangkah pada tingkatan setelahnya (*ma'rifah*). Begitu juga seseorang harus membersihkan anggota lahiriah terlebih dahulu sebelum ia membersihkan hati (batin) dan mengisinya dengan ketaatan kepada Allah Swt. Menurut al-Gazālī yang demikian ini adalah derajat iman seseorang, setiap tingkatan ada derajat (*maqām*). Seseorang tidak dapat mencapai tingkatan tertinggi sebelum ia melewati tingkatan yang paling rendah, artinya ia tidak akan dapat mencapai kesucian jiwa dari sifat-

\_

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> al-Gazāfi, *Iḥya' Ulūm al-Dīn*, jilid I, 150.

sifat tercela dan menghiasinya dengan sifat-sifat terpuji tanpa ia membersihkan dan mensucikan dari kotoran anggota badan dari larangan dan menghiasinya dengan ketaatan-ketaatan kepada Allah Swt.

Al-Gazālī menambahkan seseorang yang buta mata hatinya dari tingkatan-tingkatan *ṭahārah* di atas, maka ia tidak akan memahami kecuali hanya tingkatan yang terakhir saja, ia bagaikan hanya menemukan kulit tanpa menemukan inti sari dari sebuah daging buah (esensi). Ia hanya sibuk membersihkan dan mensucikan lahiriah seperti anggota-anggota badan dan pakaian tanpa membersihkan hakikat kesucian yang dimaksud yakni kesucian batin agar menggapai tujuan yang agung, yakni *ma'rifah* atas keagungan Allah Swt.

Berdasarkan penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa seseorang harus mengosongkan hati dari akhlak-akhlak tercela, kemudian menghiasinya dengan akhlak yang terpuji. Demikian pula anggota tubuh harus dikosongkan dari perbuatan-perbuatan dosa dan menghiasinya dengan ketaatan kepada Allah Swt. Tingkatantingkatan tersebut merupakan syarat untuk menyelami tingkatan sesudahnya. Artinya hal pertama yang harus dilakukan adalah mensucikan lahiriyah selanjutnya diikuti dengan menyucikan anggota tubuh dan setelah itu menyucikan *sirr* (jiwa) agar dapat mencapai *ma'rifah* kepada Allah Swt. Pembersihan secara batin ini dinilai sangat penting oleh al-Gazālī karena batin / hati adalah tempat menghadap yang dilihat dari segi zahir. Oleh karenanya, batin harus dibersihkan dari segala kotoran hati dengan jalan *taubat*,

mensucikan dari sifat tercela dan menghiasinya dengan akhlak terpuji. 148

Adapun konsep al-Gazālī dalam perihal tahārah tidak jauh berbeda dengan mayoritas ulama. Hal ini tidak mengherankan, karena al-Gazāli sendiri mengikuti mazhab syafi'i. Oleh karenanya, semua regulasi tentang masalah *tahārah* secara keseluruhan adalah sama dengan ulama ahli fiqih (fuqahā) mazhab syafi'i. Regulasi tersebut mulai dari pembagian najis, cara mensucikan najis, tata cara wudu, tayamum, mandi janābah, dan lain sebagainya. 149 Hal tersebut dinilai wajar karena al-Gazālī termasuk ulama dalam mazhab syafi'i. Sehingga dapat disimpulkan bahwa baik amaliyah zahir maupun batin, keduanya harus dilaksanakan dalam rangka menghadap kepada Allah. Keduanya adalah aaran yang disyariatkan oleh Nabi Muhammad Saw. Kesucian zahir adalah langkah pertama seorang hamba yang ingin merambah ke hadirat Tuhan. Namun kesucian batin lebih penting karena kesucian batinlah seseorang dapat menggapai *ma'rifat* yang notabene adalah tingkatan tertinggi seorang hamba di sisi Tuhannya.

Perbedaan penafsiran antara kedua tokoh tersebut dapat dilihat dari latar belakang penalarannya. Al-Gazālī mengasosiasikan gagasan pemikirannya atas ajaran *ma'rifah.*<sup>150</sup> Sementara al-Jailānī

-

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> al-Gazālī, *iḥyā ulūm al-din,* 134.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> al-Gazālī, *ihyā ulūm al-din*, 153-162.

<sup>150</sup> Ma'rifat berasal dari kata `arafa, yu'rifu, 'irfan, berarti: mengetahui, mengenal. Ma'rifat sering digunakan untuk menunjukan salah satu maqam (tingkatan) atau hal (kondisi psikologis) dalam tasawuf. Oleh karena itu, dalam wacana sufistik, ma'rifat diartikan sebagai pengetahuan mengenai Tuhan melalui hati sanubari. Dalam tasawuf, upaya penghayatan ma'rifat kepada Allah SWT (ma'rifatullah) menjadi tujuan utama dan sekaligus menjadi inti ajaran tasawuf. (Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996), 220).

cenderung ke ajaran *fanā*. 151 Karena dalam penafsirannya, al-Jailāni sering menyinggung masalah fana' dalam menggapai magam menuju Allah Swt. Meskipun al-Jailani juga menyinggung ajaran ma'rifah, terlihat dari kitab sirr al-asrār. Adapun permasamaannya terlihat dalam pemikiran kedua tokoh tersebut yang sering menekankan atas pembersihan hati dari akhlak yang tercela dalam perjalanan menuju Allah Swt. Sehingga dapat diketahui relasi tahārah lahiriyah dengan konsep tazkiyat al-nufūs (pembersihan hati).

Sementara perbedaan penafsiran ayat *tahārah* adalah tidak jauh berbeda dalam konteks lahiriyah ayat. Baik Al-Gazali dan al-Jailani sepakat bahwa Surat Al-Nisa' ayat 43 membahas mengenai larangan shalat untuk orang yang mabuk sampai sadarkan diri. Kemudian larangan bagi orang yang junub melakukan shalat samapai ia mandi. Dan bagi orang sakit atau sedang bepergian atau menjima' istri jika tidak menemukan air maka diperbolehkan tayamum. Namun dalam menafsirkan Surat Al-Maidah ayat 6 ada perbedaan yang sangat signifikan di antara mereka. Penafsiran al-Jailani sangat kental

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Seorang Sufi dapat bersatu dengan Tuhan ia harus lebih dahulu menghancurkan dirinya. Selama ia belum dapat menghancurkan dirinya, yaitu selama ia masih sadar akan dirinya, ia tak akan dapat bersatu dengan Tuhan. Penghancuran diri ini dalam Tasawuf disebut Fana'. Penghancuran diri dalam Fana' ini senantiasa diiringi dengan Baqa' yang berarti tetap atau terus hidup. Fana' dan Baqa' merupakan dua sisi mata uang atau kembar dua sebagaimana penjelasan Sufi "Jika kejahilan (kebodohan) seseorang hilang yang akan tinggal ialah pengetahuan". Pada saat seorang Sufi telah mencapai hancurnya perasaan atau kesadaran tentang adanya tubuh kasar manusia dalam arti tidak disadarinya maka yang akan tinggal hanyalah wujud rohaninya dan ketika itulah ia dapat bersatu dengan Tuhan. Dalam kajian Tasawuf, Abu Yazid al-Bustamilah (W. 874 M) yang dipandang sebagai Sufi pertama yang memunculkan faham Fana' dan Bagā'. (https://belajarilmutasawuf.blogspot.com/2011/10/pengertianhakikat.html diakses tgl 05/08/2018 pkl 21.04)

dengan nuansa sufistiknya dan menafsirkan ayat tersebut dengan sudut pandang dimensi batin (esoterik).

# Relasi Tahārah dengan Konsep Tazkiyah al-Nafs

Berdasarkan penjelasan pada bab-bab sebelumnya dinyatakan bahwa *tahārah* dalam perspektif fikih adalah mensucikan diri dari segala kotoran dan najis. Sehingga seseorang sah dalam melakukan ibadah-ibadah tertentu seperti shalat, membaca al-Qur'an dan sebagainya. Sedangkan Tazkiyah al-Nafs adalah membersihkan hati dari sifat-sifat tercela, sehingga seseorang dapat mencapai *wusūl* dan ma'rifah kepada Allah hanya dengan membersihkan hati dari sifat tercela terlebih dahulu. Melihat data-data penafsiran al-Jailani di atas dan pemahama al-Gazālī terhadap konsep tahārah, penulis dapat menarik kesimpulan bahwa adanya relasi tahārah dengan tazkiyat al-nufūs / penyucian hati. Sehingga dapat dipahami bahwa jalan ma'rifah kepada Allah Swt harus ditempuh dengan pembersihan lahiriyah (bersih dari kotoran, hadas, dan najis) dan juga pembersihan batiniyah (bersih dari akhlak tercela). Demikian juga jalan agar dapat merasakan cinta (mahabbah), rindu (syauq) dan merasakan sirna (fana') hanya bisa ditempuh dengan menghilangkan kotoran hati dari sifat-sifat tercela. Pembersihan anggota-anggota zahir adalah langkah awal untuk memperoleh tingkat yang paling tinggi yakni *ma'rifah* dan *fanā'*. *Tahārah* yang biasa dipahami oleh orang awam hanya sebagai membersihkan anggota zahir dan dipahami dalam perspektif fikih, ternyata mempunyai relasi yang signifikan dengan ajaran *ma'rifah* dan *fanā'*. Hal ini dapat dijadikan sebagai solusi dalam problem sosial masyarakat untuk menggapai ketenangan hidup dengan ma'rifah kepada Allah Swt. Dalam

wacana sufistik, *ma'rifah* diartikan sebagai pengetahuan mengenai Tuhan melalui hati sanubari. Dalam tasawuf, upaya penghayatan *ma'rifah* kepada Allah Swt (*ma'rifatullah*) menjadi tujuan utama dan sekaligus menjadi inti ajaran tasawuf. <sup>152</sup> *Ma'rifah* bagi orang awam yaitu memandang dan bertafakur melalui manifestasi sifat keindahan dan kesempurnaan Allah Swt secara langsung, yaitu melalui segala yang diciptakan Allah Swt di alam raya ini. Allah Swt dapat dikenali di alam nyata ini, melalui sifat-sifat-Nya yang tampak oleh pandangan makhluk-Nya. <sup>153</sup>

Dari data yang telah dipaparkan di atas, dapat ditarik kesimpulan adanya relasi *ṭahārah* dengan *tazkiyat al-nufūs* / penyucian hati. Sehingga dapat dipahami bahwa jalan *ma'rifah* kepada Allah Swt harus ditempuh dengan pembersihan lahiriyah (bersih dari kotoran, hadas, dan najis) dan juga pembersihan batiniyah (bersih dari akhlak tercela). Hal ini dapat dibuktikan dengan data-data yang penulis peroleh. *Pertama*, salah satu *waṣīlah* atau sarana untuk mencapai *tazkiyat al-nufs* adalah dengan shalat. Karena shalat yang dilakukan dengan benar dan sempurna dapat mencegah dari perbuatan keji dan munkar. Sebagaiman firman-Nya:

Sesungguhnya salat itu mencegah dari (perbuatan) keji dan mungkar. Sungguh, mengingat Allah (salat) itu lebih besar (keutamaannya daripada ibadah yang lain). Allah mengetahui apa yang kamu kerjakan.

<sup>152</sup> Abuddin, Akhlak Tasawuf, 220.

<sup>153</sup> Abdul Qadir al-Jailāni, *Futuhul Ghaib Menyingkap Rahasia-rahasia Ilahi*, Terj. Imron Rosidi, (Yogyakarta: Citra Risalah, 2009), 113.

<sup>110 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

Secara eksplisit ayat di atas menjelaskan bahwa shalat dapat mencegah dari perbuatan keji dan munkar. Hal ini karena shalat adalah salah satu bentuk penghambaan seseorang terhadap Tuhannya. Penghambaan yang dilakukan dengan sungguh-sungguh dapat menghasilkan akhlak terpuji dan meleburkan sifat-sifat tercela seperti *takabbur, riyā', 'ujub* dan sebagainya. Sehingga shalat dinilai sebagai langkah yang efektif untuk menyucikan jiwa manusia. Di dalam shalat sendiri berisi zikir-zikir seperti mengagungkan (*takbīr*), menyucikan (*tasbīḥ*), memuji (*taḥmīd*), meminta ampun (*istighfār*), dan sebagainya. Zikir-zikir tersebut jika diresapi dan diamalkan isinya tentunya dapat menimbulkan sifat terpuji dan mencegah dari perbuatan keji dan munkar. Shalat juga dapat menjidikan ketenangan jiwa, sebagaimana sabda Nabi Saw:

"Dijadikan sesuatu yang paling menyenangkan hatiku ada pada saat mengerjakan shalat" (HR. An-Nasaa`i dan Ahmad)

Berdasarkan hadis di atas, seseorang yang mengerjakan shalat dengan benar dan sempurna dapat menghasilkan ketenangan jiwa. Sehingga tak mengherankan jika para ulama mengerjakan shalat dengan khusyu'. Mereka tak menyadari apa yang ada disekitar mereka. Bahkan ada yang tidak merasakan ketika disengat kalajengking, dicabut tombak yang menancap di badan. Pada tingkatan yang tertinggi, shalat dapat menghasilkan *ma'rifah* kepada Allah Swt.

Dalam mengerjakan shalat diharuskan menjaga syarat dan rukun yang telah ditentukan oleh syari'at termasuk di dalamnya adalah bersuci/ *tahārah*. Seseorang yang hendak mengerjakan shalat

diharuskan bersuci dari hadas kecil dan hadas besar. Di sinilah terlihat relasi antara tahārah dan tazkiyah al-nafs dengan asumsi bahwa sarana pembersihan hati dapat dilakukan melalui shalat yang mana shalat harus bersuci terlebih dahulu, yaitu bersuci dari hadas kecil dan besar. Dari sini dapat dipahami bahwa pembersihan hati dan jiwa tidak dapat diperoleh kecuali dengan tahārah. Sehingga ma'rifah juga tidak dapat dicapai kecuali dengan tahārah. Oleh karena itu, dalam tafsir al-Jailani, penafsirannya tentang *taharah* dikaitkan dengan pembersihan jiwa dari dunia dan sifat tercela. Sebagaimana al-Jailāni menakwilkan (فاغسلوا وجوهكم وايديكم) dengan membersihkan dari kotoran dunia, berbeda dengan mufassir lain seperti al-Tabari, al-Qurtubi, Ibnu Katīr, dan sebagainya. Dalam literatur yang lain, al-Jailani juga membagi taharah menjadi dua, yakni tahārah zahir dan batin. Tahārah zahir dapat dibersihkan dengan air dan tanah jika tidak menemukan air, sedangkan tahārah batin dapat suci dengan taubat, menghindari penyakit-penyakit hati seperti takabbur, riyā', 'ujub dan sebagainya. 154 Artinya jelas bahwa jalan menuju ma'rifah dan fana' harus dilakukan dengan beberapa tahap di antaranya menjaga kesucian lahir terlebih dahulu. Oleh sebab itu, dalam praktik tarekat al-Jailani sangat dianjurkannya melanggengkan wudu (*mudāwamat wudu*) atau keadaan lahir harus suci baik dari hadas kecil terlebih hadas besar.

Sementara Al-Gazālī menjelaskan tingkatan-tingkatan bersuci menjadi empat tahap. Pada tahapan awal harus mensucikan diri dari hadas dan najis, kemudian dari dosa-dosa, dari akhlak yang tercela, dan membersihkan dari hal selain Allah. Al-Gazālī menegaskan

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Al-Jailāni, sirr al-asrār, 102.

<sup>112 |</sup> Taharah dan Tafsir Isyari

bahwa tingkatan yang tertinggi yaitu tingkatan yang keempat tidak dapat dicapai jika tingkatan dibawahnya belum terpenuhi. Oleh karenanya, dapat dipahami bahwa bersuci secara lahiriyah mempengaruhi penyucian diri secara batin.

Yang Kedua, sarana untuk memperoleh jiwa yang bersih adalah dengan berzikir. Mengingat kepada Allah (zikir) termasuk sarana efektif untuk membersihkan jiwa. Dengan jiwa yang yang bersih dapat mendatangkan ketenangan dalam hati (الا بذكر الله تظمئن القلوب). Zikir dapat dilakukan dimana dan kapan saja. Namun, zikir yang paling efektif menurut al-Jailāni dilakukan setelah shalat. Lebih utamanya dilakukan dalam keadaan puasa. Zikir yang dilakukan setelah shalat baik sunnah maupun farḍu lebih memudahkan seseorang dalam menyucikan jiwa. Terlebih setelah shalat berarti ia dalam keadaan suci secara lahiriyah, dilanjutkan zikir sebagai sarana untuk mensucikan secara batiniyah. Sehingga zikir yang dilakukan dengan benar dan bersungguh-sungguh dapat menyucikan jiwa seseorang dari sifat tercelanya menuju pengakuan sebagai seorang hamba yang lemah dan banyak dosa. Ketika hal tersebut dilakukan secara istiqāmah dapat memperoleh maqām ma'rifah dan juga fanā'.

Ketiga, termasuk sarana dalam memperoleh pembersihan jiwa adalah tauhid. Tauhid yang berasal dari kata (وحَّد – يوحد - توحيد) yang berarti mengesakan Allah, berkeyakinan bahwa tiada Tuhan selain Allah. Dalam arti luas tauhid dibagi menjadi tiga bagian. 1) Tauhid dalam zatnya Allah, artinya meyakini bahwa Allah adalah Tuhan Yang Maha Tunggal. 2) Tauhid dalam sifat-sifat Allah, yakni menyucikan sifat-sifat Allah dari segala kekurangan. 3) Tauhid dalam tindakan, yaitu meyakini bahwa segala tindakan yang ada di dunia ini adalah atas kehendak Allah Swt. Dengan menganalisis zikir

zikir kalimah tauhid (الا الله الا الله) yang dipraktikkan berulang-ulang dalam zikir. Sehingga zikir tersebut bila direalisasikan secara benar dan sempurna dapat membersihkan jiwa secara efektif. Dengan mengakui kebesaran Allah dan menanamkan dalam hati, dapat menjadikan seseorang menghindari dari perbuatan sombong, iri hati, kikir, dan penyakit hati lainnya.

*Tahārah* bukan satu-satunya langkah untuk mencapai *ma'rifah* dan *haqīqat* / hakekat. Melainkan langkah awal untuk mencapai derajat tersebut. Baik *ṭahārah* secara lahiriyah atau batiniyah (*tazkiyatunnufs* / *taswiyatul qalb*) harus dilakukan oleh seorang yang ingin mencapai *ma'rifah* dan *haqīqat*. Diperlukan peralanan dan amalan yang panjang untuk mencapai derajat tersebut.

Menurut al-Gazālī *ma'rifah* sebagai tujuan yang harus dicapai manusia, dan sekaligus merupakan kesempurnaan yang di dalamnya terkandung kebahagiaan yang hakiki. Sebab dengan ma'rifat manusia akan benar-benar mengenal Tuhannya, setelah mengenal maka akan mencintai dan kemudian mengabdikan dirinya secara total. Al-Gazālī menjelaskan bahwa setiap orang yang tidak mengenal atau tidak memperoleh kelezatan ma'rifatullah di dunia, maka tidak akan memperoleh kelezatan memandang di akhirat. Karena tidak akan berulang kembali bagi seorang di akhirat, apa yang tidak menyertainya di dunia. Padahal sempurnanya kenikmatan adalah ketika berma'rifat dengan-Nya. Maka menikmati surga tanpa menyaksikan Penciptanya, akan menimbulkan rasa penasaran yang

luar biasa, dengan demikian seringkali malah akan merasakan sakit.<sup>155</sup>

Kemudian yang membuat cermin hati keruh atau tidak bening adalah disebabkan karena perbuatan durhaka, besarnya hawa nafsu dan banyaknya perbuatan maksiat. Oleh karena itu agar hati cemerlang maka seharusnya memalingkan diri dari hawa nafsu *riyāḍah*, selalu berbuat baik, beriman dan selalu taat kepada Allah Swt dengan sebenar-benarnya. Itulah yang akan membuat *qalb* berlinang dan cemerlang, dan dari sini akan memperoleh ilmu-ilmu keilhaman dari Allah Swt. <sup>156</sup> Di sini pentingnya membersihkan hati dari segala sifat tercela dan menghiasinya dengan akhlak-akhlak yang terpuji dan taat kepada Allah Swt.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Imam al-Gazāfi, *Ihya' Ulumiddin*. jilid IV, 350.

<sup>156</sup> Imam al-Gazālī, *Ihya' Ulumiddin*. Jilid IV, 346.

# Bibliografi

### **Sumber Jurnal Ilmiyah**

- Adzfar, Zainul. Epistemologi Pengalaman Keagamaan Dalam Tradisi Tarekat (Study Pengalaman Keagamaan Ikhwan Tarekat Qadiriyah Wa Naqsabandiyah (TQN) di Suryalaya). 2006.
- al-Seggaf, Desain Riset Sosial Keagamaan; Pendekatan Integratif-Interkonektif (Yogyakarta: Gama Media bekerjasama dengan Center for Developing Islamic Education UIN Sunan Kalijaga, cet. 1, 2007),
- Soleh, A Khudhori. *Mencermati Epistemologi Sufi (irfan)*. Jurnal Ulumuna.
- Zaeni, Ahmad. *Pemikiran Tasawuf Imam Ghazali*. Jurnal Akhlak dan Tasawuf STAIN Kudus. Volume 2 Tahun 2016.

#### Sumber Buku

- Abduhzen, Mohammad. *Epistemologi Sufisme, Suatu Kajian Teori Pengetahuan al-Gazāli*, Tesis Program Pascasarjana Universitas Indonesia
- al-Alusi, Sayyid Mahmud. Ruḥ al-ma'āni, Jil. III & IV. Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiah, 2001.
- Al-Anshari, Abu Zakaria Yahya. *Fatḥul Wahhāb.* Jil. I. Semarang: Toha Putra.
- Ardani, M. *fiqih ibadah praktis*,cet.1, Ciputat: PT. Mitra Cahaya Utama, 2008.
- Asari, Hasan. Nukilan Pemikiran Islam Klasik; Gagasan Pemikiran Pendidikan Abu Hamid al-Gazāli, (IAIN Press: Medan, 2012.
- Badan Litbang dan Dikti Kementerian Agama RI, *Tafsir Al-Qur'an Tematik; Spiritualitas dan Akhlak*, (Jakarta: Lajnah Pentashihan Al-Qur'an, 2010)
- Al-Baidlawi, Nashiruddin Abi Sa'id Abdillah. *Tafsir Al-Baiḍāwi*. Jil II. Jiddah: Haramain.
- Al-Bukhari, Abu Abdillah Muhammad ibn Isma'il. Ṣaḥiḥ Bukhāri. jil I. Semarang: Karya Toha Putra.

- Dahlan, Ihsan Muhammad. S*irāj al-Ṭalibīn.* Jil I. Surabaya: Dar Ihya' al-Kutub al-Arabiyah.
- [Depdiknas] Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia Jakarta: Balai Pustaka, 2007.
- Al-Gazāli, Abu Hamid Muhammad. *Iḥya' Ulūm al-Dīn.* Jil I. Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiah, 1986.
- Ghazali, Abd Moqsith dkk., *Metodologi Studi Al-Qur'an*. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2009.
- Goldziher, Ignaz. *Mazhab Tafsir dari Klasik Hingga Modern*. Yogyakarta: Penerbit Elsaq Press, 2006.
- Al-Habsi, Muhammad Baqir. Fiqih Praktis Menurut Al-Qur'an, As-Sunnah, dan Pendapat Ulama, Bandung: Penerbit Mizan, 2001.
- Hakim, Atang Abd dan Jaih Mubarak. *Metodologi Studi Islam*. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2004.
- Hamka. Tafsir al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983
- Hardiman, F Budi. Seni Memahami Hermeneutik dari Schleiermacher sampai Derrida. Yogyakarta: PT Kanisius, 2015.
- Hasan, Nizamuddin bin Muhammad. *Tafsīr Gharaib al-Qur'an*, Jil. II, Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiah, 1996.
- Hasan, Hasan Ibrahim. *Ta.rikh al-Islam*, Jilid IV. Mesir: al-Nahdlah, 1967.
- Heriyanto, Husain. *Menggali Nalar Saintifik Peradapan Islam*. Jakarta Selatan: Penerbit Mizan Publika, 2011.
- Huda, Miftakhul. *The Method and Style of Interpretation of Syaikh Abdul Qadir Al-Jailāni in Tafsir Al-Jailāni (Study on Surah Al-Baqarah)*, Skripsi Fakultas Usuludin UIN Walisongo Semarang, 2013.
- Ibn Kaṭīr, Abu al-Fida'. *Tafsir Ibn Kaṭīr.* Jil II. Damaskus: Maktabah Dar al-Fiha'.
- Al-Jailāni. *Tafsīr al-Jailāni*. Jil. I. Pakistan: al-Maktabah al-Ma'rufah, 2010.
- ----- Sirr al-Asrar, Damaskus: Dar al-Sanabil, 1992.
- ----- *Fiqih Tasawuf*, Ter. Muhammad Abdul Ghoffar, (Bandung: Pustaka Hidayah, 2001),
- ----- Futuhul Ghaib Menyingkap Rahasia-rahasia Ilahi, Terj. Imron Rosidi, Yogyakarta: Citra Risalah, 2009.

- Maimun, Achmad, *Kerancuan Filsafat*, Yogyakarta: Grup Relasi Inti Media, 2015.
- Masduki, Anis. *Metode Tafsir Sufistik Syaikh Abd al-Qadir al-Jailāni*. Yogyakarta: STIQ al-Nur, 2010.
- Muhammad, Hasyim. Penafsiran Syaikh Abdul Qadir Al-Jailānī Terhadap Ayat-ayat Maqamat dan Ahwal dalam Tafsir Sufi al-Jailānī dan Aplikasinya dalam Konteks Kekinian, Semarang: Dibiayai oleh Anggaran DIPA IAIN Walisongo, 2014.
- ----- Pendekatan Irfani Kontekstual untuk Memahami al-Qur'an. Semarang: dibiayai dengan Anggaran DIPA IAIN Walisongo, 2010.
- Mulyati, Sri. Dkk. *Mengenal & Memahami Tarekat-Tasrekat Muktabarah di indonesia*. Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2005.
- al-Nadwi, Abu al-Hasan. *Rijāl al-Fikr wa al-Daulah fi al-Islam.* Kuwait: Dar al-Oalam, 1969.
- Nata, Abuddin. *Akhlak Tasawuf*. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1996.
- Al-Qaththan, Mannā'. *Mabahiṭ fī 'Ulūm alQur'an.* Mansyurat al'Ashr al-Hadis. 1973.
- Rahayu, Sisa. Konsep Taubat Menurut Syaikh Abdul Qadir Al-Jailāni dalam Kitab Al-Jailāni, Skripsi Fakultas Usuludin UIN Walisongo Semarang, 2014.
- Raihan, Muhammad, *Tafsīr al-Imām al-Gazālī*, Mesir: Dar al-Salam, 2010.
- Rusli, Ris'an. *Tasawuf dan Tarekat; Studi Pemikiran dan Pengalaman Sufi*. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2013.
- Nasution, Harun. *Tarekat Qadriyah Naqsabandiyah; Sejarah, Asal-Usul, dan Perkembangannya, Institut Agama Islam Latifah Mubaroqiyyah (IAILM)* Tasikmalaya-indonesia. Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 1991
- Nawawi, Ismail, *Tarekat Qadiriyah wa Naqsyabandiyah; Sebuah Tinjauan Ilmiyah dan Amaliyah*, Surabaya: Karya Agung Surabaya, 2008.
- Al-Qurrubi. *al-Jami' al\_Ahkam.* Jil. V. Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiah.

- al-Razi, Fakhrudin. *Mafatiḥ al-Ghaib,* Jil. IX, Bairut: Dar al-Kitab al-Ilmiah, 1990.
- Ridha, Muhammad Rasyid. *Tafsīr al-Manār*, Jil. V. Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiah, 1999.
- Riyadi, Ahmad Ali. *Dekonstruksi Tradisi; Kaum Muda NU Merobek Tradisi*. Jogyakarta: Ar-Ruz Media, 2007.
- Rusli, Ris'an. *Tasawuf dan Tarekat; Studi Pemikiran dan Pengalaman Sufi*. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2013.
- Rusyd, Ibn. Bidayat al-Mujtahid. Dar Al-Fikr.
- Ritonga, A Rahman dan Zainuddin. *Fiqih Ibadah*. Jakarta Selatan: Gaya Media Pratama, 2002.
- Solihin, M. *Penyucian Jiwa Dalam Perspektif Tasawuf al-Gazālī*. Bandung: Pustaka Setia, 2000.
- Syukur, Amin dan Masharuddin. *Intelektualisme Tasawuf*. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002.
- Shihab, M Quraish, Wawasan al-Qur'an, (Bandung: Penerbit Mizan, 1966),
- ----- *Membumikan al-Qur'an*. Bandung: Mizan, 1995.
- ----- *Tafsir al-Misbah*, Jil. II & III. Jakarta: Lentera Hati, 2002.
- al-Syaukani, Muhammad. *Fatḥul Qadīr.* Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiah, ttp.
- Al-Ṭabari. *Jāmi' al-Bayān fī ta'wīl al-Qur'an*, Jil. IV.Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiah, 1999.
- Tabaṭaba'i, 'Pengantar', dalam Muthahhari, Menapak Jalan Spiritual, terj. Nasrullah: Bandung. Pustaka Hidayah, 1995.
- ----- *Tafsr al-Mizān*, Jil. IV. Bairut: Muassasah al-A'lamiah, 1991.
- Al-Taftazani, Abu al Wafa al-Ghanimi. *Sufi Dari Zaman ke Zama*. Terj. Ahmad Rofi' Ustmani. Bandung: Penerbit Pustaka, 1997.
- Taufiq, Taufiq. Paradigma Tafsir Sufi (Pemikiran Hasan Basri dalam Tafsir al-Hasan al-Basri. Bantul: Lintang Rasi Aksara Books, 2012.
- Setiawan, M. Nur Kholis. *Al-Qur'an Kitab Sastra Terbesar*. Yogyakarta: eLSAQ Press, 2005.

- Suryadilaga, M Alfatih, dkk. *Metodologi Ilmu Tafsir*. Yogyakarta: Teras, 2005.
- Sou'yb, Yoesuf. *Sejarah Daulat Abbasiyah*. Jilid III. Jakarta, Bulan Bintang, 1978.
- Soyomukti, Nuroni. *Pengantar Filsafat Umum*. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 2011.
- al-Suyuti, Jalal al-Din Abd al-Rahman. *al-Itqan fī 'ulum al-Qur'an.* jil. II. Jakarta: Dinamika Berkah Utama.
- al-Syāṭibi, Abū Isḥak. *al-Muwāfaqāt fī 'Ulūm al-Syarī'ah,* Jil. III, Bairut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2003.
- Syukur, Amin dan Masharuddin, *Intelektualisme Tasawuf*. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002.
- Zaid, Nashr Hamid Abu. *Iskaliyatul Qira'ah wa Aliyyatul Ta'wil*. Terj: Muhammad Mansur dan Khorian Nahdliyin. 2004. ICIP:Jakarta.hal.xiv

### Tesis dan Desertasi

- Khairudin, Hafid. *Pendidikan Sufistik Menurut Syaikh Abdul Qadir Al-Jailāni dan Relevansinya terhadap Pendidikan (Telaah Kitab Fatḥu al-Rabbani wa al-Faiḍ al-Raḥmani)*, Tesis Program Pendidikan Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2014.
- Mustakim, Abdul. *Epistemologi Tafsir Kontemporer*. Yogyakarta: LkiS Group, 2010.

#### Internet

- http://dzat-alif-satunggal.blogspot.com/2016/05/pemaparan-singkat-tentang-7-latifah.html diakses pada 13/07/2018 pkl 14.43.
- https://belajarilmutasawuf.blogspot.com/2011/10/pengertianhakikat.html diakses tgl 05/08/2018 pkl 21.04

## **Biografi Penulis**



Widodo Hami, S.Pd., M.Ag., lahir di Kendal, Jawa Tengah. Merupakan Dosen Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir pada UIN K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan. Alumni dari Program Magister Agama Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang. Penulis aktif melakukan penelitian, pengabdian kepada masyarakat serta menerbitkan karya-

karyanya yang bisa diakses melalaui Google Cendekia (<u>kjegJpIAAAAJ</u>), atau mengakses Sinta ID: <u>6794313</u>. Ia bisa dihubungi melalui e-mail <u>widodo.hami@uingusdur.ac.id</u>.

Secara garis besar, buku ini mencoba menjelaskan sebuah tafsir yang jarang diungkapkan oleh para cendekia. Konsep taharah (bersuci) yang sering dipahami dalam perspektif fiqih, di sini akan dipaparkan secara detail dari sudut pandang tasawuf. Dimensi tasawuf yang lebih sering melihat sisi batiniah (esoteris) akan menjadikan sebuah temuan yang menarik mengingat tidak semua ulama dapat melakukannya.

Adapun tokoh sufi yang akan dijadikan rujukan dalam buku ini adalah Abu Muhammad Abduk Qadir ibn Abi Shalih Musa Al-Jailani. Seorang tokoh yang tidak asing lagi bagi orang Indonesia yang terkenal dengan tarekatnya yaitu Qadiriyah. Bagi kalangan awam, banyak yang belum mengetahui bahwa beliau mengarang sebuah karya tafsir yang cenderung menafsirkan al-Qur'an dari perspektif sufi (isyari). Buku ini akan mengungkap penafsiran beliau terhadap konsep taharah yang mana sering dipahami secara lahiriyah an sich. Selain itu, penulis akan mengkomparasikan penafsiran al-Jailani dengan tokoh sufi lain yang tidak kalah familiar di Indonesia, yakni Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad Al-Ghazali, sering dikenal dengan hujjatul Islam al-Imam al-Ghazali. Kedua ulama tersebut dinilai representasi dari ulama sufi yang banyak dijaddikan dasar di Indonesia.



Penerbit:

Muntaha Noor Institute

JI. Jend. Sudirman Timur No. 116 RT 01 RW 03

Dusun Pakisaji Desa Wanarejan Utara

Kecamatan Taman Kabupaten Pemalang

Kode Pos 52361 Provinsi Jawa Tengah

Websile: http://pock.muntahanoprinsitilute.com/index.pho/mni

